## Ioan Marin MĂLINAȘ

# **DIPTICON** sau CRONOLOGIE PATRIARHALĂ **IMPERIALĂ**

[PENTARHIA -  $\Pi$ ENTAPXIA $\Sigma$ , vol. I]

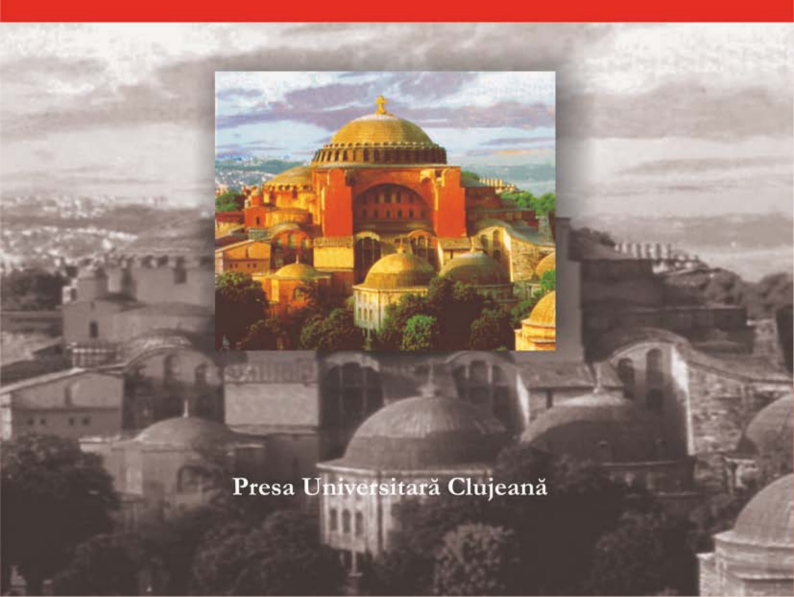












# IOAN MARIN MĂLINAȘ DIPTICON SAU CRONOLOGIE PATRIARHALĂ ȘI IMPERIALĂ [ PENTARHIA – ΠΕΝΤΑΡΧΙΑΣ, Vol. I ]

Elaborarea acestei lucrări a fost posibilă, grație ajutorului financiar primit din partea Eminenței Sale Dr. Christoph Cardinal Conte de SCHÖNBORN, Arhiepiscop și Mitropolit de Viena; Doamnei Margareta Klomm, Viena; Domnului Dr. Luzian Paula, Windpassing-Schöngrabern; Domnului Mohammad ben Ali Mahmoud Bnayan, Viena; Doamnei Silvia Taudien, Viena, cărora doresc să le mulțumesc și pe această cale.

Die Erstellung dieses Werkes war möglich durch die finanzielle Unterstützung von Seiner Eminenz Dr. Christoph Kardinal Graf von SCHÖNBORN Erzbischof und Metropoliten von Wien; Frau Margareta Klomm, Wien; Herrn Dr. Luzian Paula, Windpassing-Schöngrabern; Herrn Mohammad ben Ali Mahmoud Bnayan, Wien; Frau Silvia Taudien, Wien; wofür ich ihnen auch auf diesem Wege, den Ausdruck meines Dankes aussprechen möchte.

Ioan Marin Mălinas

#### Ilustrații:

Coperta I: Catedrala Patriarhală Sfânta Sophia din Constantinopol înainte de profanarea ei la data de 29 mai 1453 și de transformarea acesteia în moschee [încercare de reconstituire]

Coperta IV: Sfântul Mormânt al Domnului nostru Iisus Hristos din Biserica Sfântului Mormânt – a Învierii, Ierusalim

ISBN general 978-973-595-701-8 ISBN 978-973-595-696-7

© 2014 Autorul volumului. Toate drepturile rezervate. Reproducerea integrală sau parțială a textului, prin orice mijloace, fără acordul autorului, este interzisă și se pedepsește conform legii.

Universitatea Babeş-Bolyai" Presa Universitară Clujeană Director: Codruţa Săcelean Str. Hasdeu nr.51 400371 Cluj-Napoca, România Tel./fax: (+40)-264-597.401 E-mail: editura@editura.ubbcluj.ro/

### IOAN MARIN MĂLINAŞ

# DIPTICON SAU CRONOLOGIE PATRIARHALĂ ŞI ÎMPERIALĂ

[ PENTARHIA –  $\Pi$ ENTAPXIA $\Sigma$ , vol. I ]



\*

Întru mărirea Sfintei și Celei de o ființă și de viață făcătoarei și nedespărțitei Treimi, totdeauna, acum și pururea și în vecii vecilor. Amin.







Presa Universitară Clujeană 2014

#### Cuvânt înainte

Ioan Marin MĂLINAȘ nu este la prima sa apariție editorială, fiind cunoscut chiar și cititorilor revistei noastre mitropolitane încă din anul 1975. Pe lângă numeroase studii și articole apărute în diferite reviste bisericesti și laice, din țară și din străinătate, de data aceasta Ioan Marin Mălinaș pune la dispoziția cercetătorilor de istorie și cititorilor obișnuiți a zecea sa carte "Dipticon sau cronologie patriarhală și imperială", volum, menit să înceapă o trilogie despre PENTARHIE (sau sistemul celor cinci căpetenii sau patriarhi, din primul mileniu creștin: Roma Veche, Constantinopol Noua Romă, Alexandria, Antiohia și Ierusalim), a Vechilor Orientali (asirieni, copți, armeni, sirieni, etiopieni etc.), a întâistătătorilor și patriarhilor autocefali și autonomi din epoca ante si postimperială – 1453 - a greco-catolicilor de toate etniile și riturile, precum și a patriarhilor de rit latin impuși de cruciați la Constantinopol și în Orientul Creștin.

Lucrarea este în același timp și prima cronologie științifică de Istorie Bisericească Universală din literatura teologică românească, utilă atât Facultăților de Teologie cât și celor de Istorie.

Pentru încadrarea mai bună în epocă a ierarhiei locale, în contextul statal și etnic, în partea a doua a lucrării, Ioan Marin Mălinaș oferă o "cronologie imperială" a bazileilor romei de la Constantinopol, a sultanilor otomani, a califilor, a șahilor Persiei, a regilor armeni și georgieni, a țarilor bulgari, româno-bulgari și sârbi, a împăraților și principilor latini (apuseni), instalați de cruciați la Constantinopol și în Orientul Apropiat etc.

Listele cronologice din această lucrare sunt precedate de introduceri sau urmate de comentarii, care pun în relief diferite aspecte din istoria patriarhiilor, sinoadelor sau centrelor bisericești, politice, culturale sau administrative din Orient. Grație acestei lucrări, vom avea de acum și o cronologie amănunțită a papilor în literatura românească.

În concluzie, alături de Listele cronologice ale ierarhilor Bisericii Ortodoxe Române (și ai Bisericii Unite), întocmite cu multă competență, de către Păr.Prof.Dr. Mircea Păcurariu, de la Sibiu, de "arhontologia și cronologia" sau Listele cronologice ale episcopilor romano-catolici și armeni uniți din Ardeal și din întreaga Românie, ale episcopilor evanghelici, reformați, unitarieni și ai marilor rabini, din Marele Principat al Transilvaniei, elaborată recent, cu aceeași acribie, de către Excelența Sa Dr.Jakubinyi György Arhiepiscop Romano Catolic de Alba Iulia, Dipticonul sau cronologia patriarhală și imperială, a lui Ioan Marin Mălinaș oferă cercetătorilor structura ierarhică a

6

întregii Biserici sau a Bisericii Universale, începând cu epoca Sfinților Apostoli și până în zilele noastre. Este o lucrare de strictă specialitate și un instrument de studiu indispensabil oricărui cercetător de Istorie Bisericească Universală, de Bizantinologie, de Patrologie și chiar de istorie laică, motiv pentru care o recomandăm tuturor celor interesați, iar autorului îi dorim spor în activitate și noi realizări științifice.

Cu arhierești binecuvântări!

†NICOLAE

Mitropolitul Banatului

Timișoara, la Praznicul Sfinților Trei Ierarhi, 30 ianuarie, 2006

#### Prefață

"Posuit Deus ecclesiam suam in quinque patriarchiis et definivit in evangeliis suis, ut nunquam aliquando penitus decidant, eo quod capita ecclesiae sint: etenim illud quod dicitur: Et portae inferi non praevalebunt adversus eam; hoc denuntiat quando duo ceciderint, currunt ad tria; cum tria ceciderint, currunt ad duo; cum vero quatuor fore ceciderint, unum, quod permanet in omnium capite Christo Deo nostro, revocat iterum reliquum corpus ecclesiae: nunc autem toto terrarum orbe concordante, non habes excusationis modum, quemadmodum molim factum est. Reversis vero magnificentissimis judicibus, lectae sunt voces Theodori, qui dicitur Crithinus, in audientia synodi, voce majori; et dixerunt sanctissimi vicarii senioris Romae, et orientalium sedium: Legatur sanctissimi Nicolai papae capitulum de imaginibus. Et accipiens Stephanus Deo amabilis diaconus et notarius, legit: ..."

(Mansi, vol. XVI, col. 140-141),

"Dumnezeu a rânduit în Biserica Sa cinci Patriarhi...",

luat din Canonul **21/13**, al Sinodului "al VIII-lea Ecumenic", de la Constantinopol, din anii 869-870, numit și Sinodul al IV-lea de la Constantinopol. <sup>1</sup>

În colecția de canoane a Bisericii Latine, canonul 21 al Sinodului "al VIII-lea Ecumenic" sau Sinodul al IV-lea de la Constantinopol, "versiunea grecească" (canonul 13) se deosebește de "versiunea latină", cu accentul pe primatul Papal, nu pe sistemul și echilibrul Pentarhiei. De fapt, acest Sinod a dat 27 de canoane, potrivit colectiei din versiunea latină, dintre care, doar un extras de 14 canoane sunt recunoscute si receptate de colectia versiunii grecești.<sup>2</sup>

Can. 21. [Haec pars graece non exstat] Dominicum sermonem, quem Christus sanctis Apostolis et discipulis suis dixit, quia: "Qui vos recipit, me recipit" (Mt. 10,40); "et qui vos spernit, me spernit" (Lc. 10,16), ad omnes etiam, qui post eos secundum ipsos facti sunt Summi Pontifices et pastorum principes in Ecclesia catholica dictum esse credentes, definimus, neminem prorsus mundi potentium quemquam eorum, qui patriarchalibus sedibus praesunt, inhonorare aut movere a proprio throno tentare, sed omni reverentia et honore dignos iudicare; praecipue quidem sanctissimum Papam senioris Romae, deinceps

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. D. **MANSI**, *Sacrorum Conciliarum nova, et amplissima collectio*, Reprint, ediția 1903, Paris, Graz, 1961, 53 tomuri, în 59 de volume. Akademische Druck – U. Verlagsanstalt Graz.

Vezi p. 221 în: ENCHIRIDION Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum quod primum edidit Henricus Denzinger et quod funditus retractavit auxit notulis ornavit Adolfus Schönmetzer S.I., Editio XXXVI emendata, Herder Barcinone [Barcelona], Friburgi Brisgoviae [Freiburg/Br.], Romae, MCMLXXVI [1976], {Dep. legal Barcelona, 1976}, 954 p. Mai vezi p. 180-187, privind Sinodul al IV-lea de la Constantinopol, 869-870, în: GESCHICHTE der Konzilien. Vom Nicaeum bis zum Vaticanum II, Herausgegeben von Giuseppe Alberigo, mit Beiträgen von..., Fourier Verlag Wiesbaden, 1993, 482 p. Lexikon des Mittelalters, VI, Artemis und Winkler Verlag, 1993, München und Zürich. Vezi Anexa noastră.

autem Constantinopoleos patriarcham, deinde vero Alexandriae ac Antiochiae atque Hierosolymorum; sed nec alium quemcunque conscriptiones contra sanctissimum Papam senioris Romae ac verba complicare et componere sub occasione quasi diffamatorum quorundam criminum; quod et nuper Photius fecit et multo ante Dioscurus.

Volumul de față este programat să înceapă o **trilogie**, dedicată **Pentarhiei** și structurii Patriarhale din primul mileniu creștin, cu urmările ei ulterioare: formarea Bisericilor Vechi Orientale, secolele V-VI; apariția Islamului, 622; Schisma Fotiană (Lateran, 863 – Constantinopol, 869-870); Marea Schismă, din data de 16 iulie 1054; Cruciada a IV-a, cu evenimentele de după 13 aprilie 1204; Sinoadele Unioniste, Lateran IV, 1215; Conciliul Lyon II, 1274; Sinodul de la Ferrara – Florența, 1438-1439, respins de Patriarhii Alexandriei, Antiohiei și Ierusalimului, în cadrul Sinodului Triarhiei, de la Ierusalim, din anul 1443; Autocefaliile din epoca postimperială, adică după anul 1453; Fenomenul Uniatist, cu unirile regionale, personale și prin aclamare; confruntările Tetrarhiei cu Bisericile Vechi Orientale, cu Islamul, cu cruciații, cu Biserica Catolică, cu Protestantismul, apariția ideii de "Roma a Treia"; euforia autocefală din secolul XIX și a jurisdicției în diaspora în secolul al XX-lea, cu tot sistemul și structurile de ghetou filetist de mai târziu etc.<sup>3</sup>

Cronologia din primul volum este menită să stabilească în mod concret evoluția fiecărei Biserici locale în parte. Pe de altă parte, lipsa acestei cronologii se simțea de mult în literatura românească, pentru că cele existente se limitau doar la patriarhii pentarhiei, în plus fiind destul de lacunare și inexacte.

Cronologia Pentarhiei începe cu Patriarhia Romei Vechi, iar cea imperială cu împărații romei sau bizantini, de la Constantinopol, așa după cum a fost ordinea lor în primul mileniu creștin.

Cronologia patriarhală, deși am avut în vedere cele cinci Patriarhii ale Pentarhiei (1. Patriarhia Romei Vechi, 2. Patriarhia Ecumenică a Constantinopolului, 3. Patriarhia Alexandriei, 4. Patriarhia Antiohiei, 5 Patriarhia Ierusalimului), a fost sistematizată în conformitate cu lista **actuală** a Bisericilor Ortodoxe, cu statut canonic, statut definit de Patriarhia Ecumenică. În momentul de față, Patriarhia Ecumenică recunoaște **16** Biserici Ortodoxe locale, cu statut canonic, autocefale sau autonome: 1. Patriarhia Ecumenică a Constantinopolului, 2. Patriarhia Alexandriei, 3 Patriarhia Antiohiei, 4. Patriarhia Ierusalimului, 5. Patriarhia Moscovei, 6. Patriarhia Sârbă, 7. Patriarhia Română, 8. Patriarhia Bulgară, 9. Patriarhia Georgiei, 10 Arhiepiscopia Ciprului, 11. Arhiepiscopia Greciei, 12. Mitropolia Poloniei, 13. Arhiepiscopia Albaniei, 14. Arhiepiscopia Finlandei, 15. Arhiepiscopia Cehiei și Slovaciei, 16. Mitropolia Estoniei.

Din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice au evoluat apoi Bisericile din Europa centrală, de sud-est și de nord: Biserica Rusă, Bulgaro-Valahă, Sârbă, Ukraineană, Română, Greacă, Polonă, Albaneză, Cehă/Slovacă, Macedoneană etc., cu fenomenul uniatist, prezent peste tot. Din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Alexandriei a evoluat Biserica Coptă sau monofizită, miafizită sau precalcedoniană, cu fenomenul uniatist prezent atât la melchiți, cât și la copți. Din

Modelul şi structura lucrării noastre au fost inspirate de Abatele Ioan Hoeck, în: *PRIMUM REGNUM DEI*. Die Patriarhalstruktur der Kirche als Angelpunkt der Wiedervereinigung, Die Konzilsrede von Abt Johannes HOECK, Neu übersetzt, eingeführt und kommentiert von P. Ferdinand R. Gahbauer OSB, Mit Beiträgen von Prof. Theodor NIKOLAOU, Prof. Heinrich FRIES und P. Theodor WOLF OSB, Benediktinerabtei Ettal [Germania], 1987, 211 p.

teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Antiohiei au evoluat cele mai multe Biserici locale: 1. Biserica Persiei (numită în mod impropriu "nestoriană" sau "preefesină"), 2. Biserica Siro-Iacobită sau monofizită, miafizită sau precalcedoniană, 3. Biserica Maronită sau Monotelită, 4. Biserica Armeană, monofizită, 5. Biserica Sf. Toma din India, cu rupturile și fărâmitările ulterioare, provocate de colonialiștii portughezi și de clerul romano-catolic, adus de aceștia, 6. Biserica Georgiei (cu faze de oscilatie spre monofizitism, sub influentă armeană si persană), 7. Bisericile Unite (maronită, melkită, siriană, persă-caldee și la creștinii Sf. Toma, din India). Fenomenul uniatist s-a generalizat la toate Bisericile Ortodoxe și Vechi Orientale. Patriarhia Ierusalimului, fiind mai mică din punct de vedere al extinderii teritoriale, a rămas mai puțin afectată de efectele monofizitismului și a uniației, dar de Patriarhul Latin, n-a scăpat nici ea. La această stare de lucruri, se mai adaugă și efectele invaziei cruciate (1096-1270), prin care, spre a da lovitura de grație Tetrarhiei, s-au mai înființat încă patru patriarhi, dar de rit latin în Orientul Creștin, rezidențiali sau titulari, care existau deja în timpul Conciliului.IV.Lateran, din anul 1215. Privind situația actuală tragică a Bisericii Orientului, cu toate pierderile de credicioși, cauzate de islam, de dezbinările interne și de propaganda catolică, putem conchide că, dacă aceasta totuși mai există și încă funcționează ca instituție, este o dovadă că Duhul Sfânt o conduce, există în aceste Biserici dezbinate și le apără să supraviețuiască. Altfel ar fi dispărut deja, cu mult timp în urmă.<sup>4</sup>

Prezentarea cronologică a patriarhilor Pentarhiei, și mai ales observarea atentă a evoluției deosebite pe care a suferit-o Patriarhia Antiohiei, oferă un precedent care, în contextul actual de evoluție al relațiilor ecumenice, ar putea constitui un exemplu pentru restabilirea vechiului sistem de jurisdicție teritorial, din primul mileniu creștin. Este vorba de Patriarhul Antiohiei care, din anul 1159, la propunerea împăratului Mihail.I.Comnenul, a exercitat jurisdicția asupra ambelor Biserici și rituri din cuprinsul acestei Patriarhii: bizantin și latin, o perioadă de timp; așa după cum ulterior și Patriarhia Romei a creat o jurisdicție aparte, de concepție Lateran.IV.sau Florentină, pentru uniții de toate riturile. În cadrul sistemului de jurisdicție antiohian nu este vorba de uniatism ori de sistemul potrivit căruia o Biserică mai puternică înglobează în sfera ei pe celelalte mai mici sau avizate la ajutorul acesteia, ci de o exercitare cu drepturi egale a întregului sistem de jurisdicție canonic și liturgic.

Patriarhatul Latin de Antiohia a fost opera primei cruciade (1096-1099): cu cruciada săracilor (1096) și cruciada baronilor (1096-1099). Între 21 octombrie 1097 și 3 iunie 1098 a avut loc asediul Antiohiei de către baronii cruciați, pe care aceștia din urmă au și cucerit-o, fiind, la rândul lor, asediați de către Emirul de Mosul. Bohemund de Tarent a creat apoi Principatul de Antiohia, 1098-1268. Patriarhul legitim Rum Ortodox al Antiohiei Ioan.VII.(prob.1088/1091-1100), a fost alungat din Scaun de către cruciați, în octombrie 1100, fiind obligat să se refugieze la Constantinopol. În anul 1099, cruciații au creat deja Patriarhia Latină a Antiohiei, cu tendința de a-i subordona acesteia întregul teritoriu de jurisdicție, pe care l-a avut Patriarhul Rum Ortodox. La data respectivă, mai erau însă încă doi Patriarhi cu titlul de Antiohia: cel siro-monofizit, Atanasie VII, necanonic (1090-1129) și maronito-monotelit, Ioan.II.sau Simon, nu știm cu siguranță, pentru că nu li se cunoaște data

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wilhelm de **VRIES, Orthodoxie und Katholizismus**, Gegensatz oder Ergänzung?, Herder Bücherei, 1965, 142 p. [Herder-Bücherei, Band 232], Publicații ale Fundației Pro Oriente, din Viena.

păstoririi. Împăratul bizantin și Curtea sa acționau în scopul repunerii în Scaun a Patriarhului Ioan.VII.și/sau a urmașilor lui, oferind cruciaților două posibilități:

- a. Patriarhul Rum Ortodox sau Melkit al Antiohiei să-și reocupe tronul și să exercite jurisdicția dublă, asupra Bisericii Ortodoxe și asupra celei Latine (=Catolice de rit roman) din Orientul subordonat Antiohiei;
- b. Patriarhul Rum Ortodox sau Melkit al Antiohiei să-și poată reocupa Scaunul și să-și exercite drepturile de jurisdicție canonice, pe care le-a avut până la căderea Antiohiei sub cruciati.

Tratatul bizantino-cruciat de la Devol, din anul 1108 a adoptat varianta a doua, adică Patriarhul Rum Ortodox să-și reocupe Scaunul și să-și exercite vechea sa jurisdicție canonică, fără să-l stânjenească, însă, pe cel latin [în acțiunile lui prozelitiste!]. La data respectivă, adică în anul 1108, Antiohia avea deja de doi ani un patriarh rum ortodox, Ioan VIII (1106-1134), urmașul lui Ioan VII, după o sedisvacanță de șase ani (1100-1106), dar nu știm cu siguranță unde rezida acest Patriarh, în Constantinopol sau la Antiohia.

Prima variantă de exersare a jurisdicției Patriarhului Rum Ortodox al Antiohiei a fost și ea aplicată în timpul domniei lui Manuel I Comnenul (1143-1180), din anul 1159, adică din momentul în care bizantinii au recucerit Antiohia de la cruciați, Principele Antiohiei declarându-se vasal al împăratului romeu.

La 12 aprilie 1159, Manuel I Comnenul și-a făcut intrarea triumfală în Antiohia, însoțit de Patriarhul Rum Ortodox Atanasie III (1157-1171) al Antiohiei, care și-a putut acum reocupa Scaunul, cu drept de jurisdicție nu numai peste creștinii, clerul și mănăstirile ortodoxe, ci și peste creștinii, clerul și mănăstirile romano-catolice din teritoriile aflate sub controlul Patriarhului Latin local, Aimery de Limoges (1139-1193).

În ciuda stării de schismă, s-a putut totuși ajunge la unificarea juridică și canonică a celor două Patriarhate – ortodox și latin –, într-o singură formă de exercitare a jurisdicției, de către patriarhul cu Scaunul mai vechi sau primordial. Acest model, oare n-ar putea servi și astăzi ca bază canonică pentru restabilirea unei jurisdicții *unificate*, nu *uniate*, pentru patriarhii Pentarhiei și ai Bisericilor Autocefale? N-am mai avea atunci șase patriarhi cu titlul de Antiohia, patru cu titlul de Alexandria, doi cu titlul de Ierusalim (ca să nu mai amintim ierarhia unită), ci unul singur pentru fiecare Tron, iar romano-catolicii din Orient ar putea fi sub jurisdicția Patriarhilor ortodocși de Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim, în conformitate cu zona în care aceștia se află localizați. În cazul acesta și eparhiile ortodoxe din Apus ar putea fi administrate de Sfântul Părinte Papa de la Roma. Paradigma se poate extinde și la Patriarhii autocefali, adică romano-catolicii, din România: să fie preluați în jurisdicția Patriarhiei Române; cei din Rusia, de către Patriarhia Moscovei; cei din Grecia, de Arhiepiscopia Athenei etc.

Euforia n-a fost însă de lungă durată, pentru că Patriarhul rum ortodox a fost obligat să se refugieze la Constantinopol, odată ce bizantinii au pierdut din nou Antiohia de sub controlul lor. Cu mici excepții, situația s-a menținut astfel, până în anul 1268, când mamelucii din Egipt au cucerit Antiohia, alungându-l pe Patriarhul Latin de acolo și permițând Patriarhului rum ortodox Eutimie I (î.1258 - c.1274) să-și reocupe tronul.

11

"Prin urmare, nici catolicismul, în esența lui, nu e un fenomen pur occidental, nici ortodoxia, în esența ei, nu e un fenomen exclusiv răsăritean. Ele pot părea fenomene locale numai ochiului ce nu e în stare să sesizeze fondul creștin esențial pe care-l posedă în comun. Care fond nu e nici răsăritean, nici apusean, ci pur și simplu creștin". <sup>5</sup>

Biserica în stil romanic din Schöngrabern, construită în anii 1210/1230 (asemănătoare celei din Densuş-Hațeg), la Sărbătoarea Rusaliilor, 2005

Dr. Ioan Marin MĂLINAŞ Arhimandrit

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Text luat după Pr. Dr. Alexandru **MIRCEA**, **Problema religioasă în România**, (pp. 367-413), p. 372, în volumul jubiliar, *Biserica Română Unită*, **Două sute cinci zeci de ani de istorie**, Cu 40 ilustrații înafară de text, Madrid, 1952, 417 p. volum elaborat de un grup de colaboratori: Aloisie L. Tăutu, Pamfil Cârnațiu, Carol Capros, Flaviu Popan, Octavian Bârlea, Alexandru Mircea și Mircea Todericiu.

#### Prolegomena

### I. Crezul sau Simbolul de credință al lui Moise, Deuteronomul 6,1-25

- Fragment -

Dt. 6, 4-13

Acestea sunt hotărârile și rânduielie pe care Domnul Dumnezeu le-a poruncit fiilor lui Israel în pustie, după ieșirea lor din țara Egiptului:<sup>6</sup>

Ascultă, Israele: Domnul Dumnezeul nostru este singurul Domn.

Să-L iubești pe Domnul, Dumnezeul tău, din toată inima, din tot sufletul și din toată puterea ta.

Cuvintele acestea pe care ți le spun eu astăzi să fie în inima ta și în sufletul tău;

Să le sporești în ființa fiilor tăi și să le vorbești de ele când șezi acasă, când mergi pe cale, când te culci și când te scoli.

Să le legi ca semn la mână și neclintite să-ți fie înaintea ochilor.

Să le scrii pe ușorii casei tale și pe porțile tale.

Iar când Domnul, Dumnezeul tău, te va duce în țara pentru care li s-a jurat părinților tăi – lui Avraam, lui Isaac și lui Iacob – că ți-o va da: cetăți mari și frumoase pe care nu tu le-ai zidit, case pline de toate bunătățile, pe care nu tu le-ai umplut, fântâni săpate pe care nu tu le-ai săpat,.VII.și măslini pe care nu tu le-ai sădit; când vei mânca și te vei sătura, atunci ia seama să nu-L uiți pe Domnul Cel ce te-a scos din Țara Egiptului, din casa robiei.

De Domnul, Dumnezeul tău, să te temi, numai Lui să-I slujești, de El să te lipești și doar pe numele Lui să te juri.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Text luat din **Biblia** sau **Sfânta Scriptură**, Ediție jubiliară a Sfântului Sinod, Tipărită cu binecuvântarea P.F. Patriarh Teoctist I, al BOR, Editura Institutului Biblic și de Misiune al BOR, București, 2001 [=Biblia lui **Bartolomeu**, Arhiepiscopul Vadului, Feleacului și Clujului].

Maria **Ivănuș-FRENȚIU**, *Limba română și limbajul rugăciunii*. **Limba română ca limbă liturgică**, Prefață de Î.P.S. Nicolae Corneanu, Mitropolitul Banatului, Editura Anastasia, București, 2001, 292 p.

#### II. Iisus Hristos, Mesia, Mântuitorul

## Iisus din Nazaret: \*1-33 mort și înviat, era creștină, calculul lui Dionisie Exiguul

#### Cum scriem numele Mântuitorului Iisus Hristos? 7

a. în ebraică și aramaică: Jehoșua sau Je'șua Ma'șiah;

b. în Septuaginta, LXX, de la Alexandria [traducerea în grecește a canonului ebraic al Sfintei Scripturi (Vechiul Testament numai)], făcută de 72 (nu 70) de învățați, în 72 de zile, din porunca regelui Ptolemaios Philadelphos (285-247 î.d.Hr.), pe seama "Museion" (adică "institutul" sau instituția învățaților egipteni, de care ținea vestita Bibliotecă, grădinile: botanică și zoologică, centrul de studii astronomice, literatura și alte domenii ale culturii), din capitala Egiptului: Iisoús Hristos = Jehoșua sau Je'șua Ma'șiah;

c. în greacă: Iisoús Hristós;

d. în latină: Iesus Christus;

e. în română: Iisus Hristos:

f. în slavonă: Iisous Hristos.

Este, deci, de dorit să fim atenți, serioși și pioși, atunci când rostim sau scriem numele Domnului și Dumnezeului nostru Iisus Hristos, și să o facem cel puțin cu aceeași atenție cu care ne pronunțăm sau ne scriem propriul nume: nu "Isus Christos", cum scriu greco-catolicii, pentru a se "deosebi" de ortodocși și, după aceștia, o parte din intelectualii români atei, din snobism ori sub influența vreunei limbi străine, pe care o cunosc și o utilizează mai des. <sup>8</sup>

În toate cele peste 45.000 de papirusuri ale Noului Testament, în alte manuscrise și codici majusculi sau în cărțile apocrife, cu textului Noului Legământ, numele Mântuitorului apare numai în grafia *Iisus Hristos*, pe care trebuie să o respecte și **toți românii**, așa după cum au pronunțat, sau rugat, au cântat, au citit și au scris, strămoșii noștri dintodeauna.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Prot. Dr. Ioan BUDE, Grafia corectă a numelui Mântuitorului lumii, în Altarul Banatului, Timișoara, an XVI, (LV), serie nouă, nr. 7-9, iulie-septembrie, 2005, pp. 129-131. Vezi și G. MIHĂILĂ, Dicționar al limbii române vechi (sfârșitul sec..X.– începutul sec. XVI), Editura Enciclopedică Română, București, 1974, 346 p. passim. Eu sunt plecat de 27 de ani din România, dar pronunț și scriu în românește Iisus Hristos, nu "Jesus Christus" ca germanii sau austriecii ori "Jésu Christ", ca francezii etc.

Este de dorit ca Biserica Catolică, de ambele rituri, din România, să cultive și să întrebuințeze o limbă liturgică și teologică **unitară**, deja încetățenită la noi de secole, în și grație Bisericii Ortodoxe și proprie acesteia din urmă, nu să inventeze una paralelă. Germanii, englezii și alte popoare dezbinate în mai multe confesiuni, așa după cum sunt și românii, folosesc limba liturgică și teologică a confesiunii mai vechi și deja încetățenită în spațiul lingvistic respectiv. Toată lumea tinde spre refacerea unității bisericești, numai catolicii din România accentuează în ce se deosebesc ei de ortodocși, nu ce au comun cu aceștia.

1. Era romană și era creștină: Protoromânul Dionisie Exiguul (sau Dionisie cel Mic, cel Smerit, 470-540/550) a calculat și stabilit era creștină, fixând ca punct de plecare Întruparea Mântuitorului Iisus Hristos, în anul 753 sau 754 a.U.c. (ab Urbe condita). Calendarul stabilit de Dionisie Exiguul, redactat prin 525, a fost adoptat și aplicat în Italia, începând din anul 527. Apoi a fost preluat și de franci, iar Sinodul de la Whitby, din anul 664 l-a adoptat și generalizat și în Anglia. Deși calculul a fost făcut cu o eroare de patru, până la opt ani, Calendarul lui Dionisie Exiguul a avut un efect cu totul revoluționar.

Era romană începe așadar cu 21 aprilie 753 sau 754 î.d.Hr., conform declarației lui Varro. <sup>10</sup> Calculul acesta a fost utilizat cu precădere în cercurile înalte, de cancelarie și ale învățaților romani, pentru că cetățenii de rând foloseau calculul erei romane în conformitate cu anii de guvernare ai **consulilor**. Începând cu anul 507 î.d.Hr., în fiecare an se bătea un cui în zidul templului lui Jupiter, de pe Capitol, pentru a marca cursul erei romane și trecerea timpului, dar nici această practică n-a dus la adoptarea în unanimitate a calculului lui Varro, ab Urbe condita, cetățenii romani fiind tentați să adopte calculul timpului după "era" sau anii de guvernare ai "consulilor".

### Numai că Dionisie Exiguul a greșit calculul nașterii Mântuitorului Iisus Hristos cu patru ani, după alte opinii, cu șapte, până la opt ani.

Greșeala lui Dimitrie Exiguul a fost descoperită foarte târziu, de către arhiepiscopul James Ussher, în anul 1650. Arhiepiscopul Ussher a constatat, de pildă, că regele Herodes.I.cel Mare (37 î.d.Hr.-4 î.d.Hr.), care a ordonat masacrarea copiilor în Bethlehem (vezi Mt. 2,16-23, uciderea pruncilor), a murit cu patru ani înainte de Nașterea Domnului, în conformitate cu actuala eră creștină, calculată de către Dionisie. Problematica calculului implică o și mai mare confuzie prin Evanghelia de la Luca (2,1-7), unde este menționat recensământul populației, în vederea stabilirii impozitelor către Statul roman, "...pe când Quirinius guverna Siria" (Lc. 2,2), acțiune care a avut loc în anul 747 a.U.c., nu în anul 753 a.U.c, an cu care Dionisie începe era creștină. În acest caz, Nașterea Domnului ar fi avut loc în anul 7 î.d.Hr. Potrivit datelor de mai sus, al treilea mileniu creștin n-a început la 1 ianuarie 2000, ci la 1 ianuarie 1994 sau la 1 ianuarie 1997.

- **2. Era Vechiului Testament, de la facerea lumii** sau **iudaică**, în conformitate cu tradiția rabinică, începe la **7 octombrie 3761** î.d.Hr. Acest calendar se orientează după rotația lunii și mișcarea anotimpurilor. Calendarul și era iudaică trebuie mereu îndreptate cu anii bisecți și chiar cu lunile bisecte.
  - 3. Era Alexandrină, de la facerea lumii, începe la 25 martie 5492 î.d.Hr.
- **4. Era bizantină** sau **romeică**, numită și constantinopolitană, "de la facerea lumii" sau "de la Adam", începe la 1 septembrie 5508 sau (și) 5509 î.d.Hr. A început să fie utilizată în secolul al VII-lea, mai întâi în unele scrieri, după care a fost adoptată de cancelaria imperială, înlocuind era dioclețiană. A fost apoi adoptată și de cancelariile bisericești și statale ale popoarelor balcanice,

.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Aşadar, Roma a fi fost fondată la 21 aprilie 753 î.d.Hr. Vezi Dionisie cel Mic, pp. 187-189, la Remus RUS, Dicționar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Editura Lidia, Bucureşti, 2003, 900 p. Ion BRIA, Dicționar de Teologie Ortodoxă A–Z, Edit. Inst. Biblic al BOR., Bucureşti, 1981, 398 p.

Ab Urbe condita, titlul operei istoricului Titus Livius.

apoi de români şi ulterior de ruşi, adică de toți ortodocşii, care se aflau sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice. Ruşii au folosit-o până în anul 1700, când Petru cel Mare a înlocuit-o cu era creștină. Românii din Moldova şi Țara Românească au utilizat era bizantină până în secolul al XVIII-lea. Pentru a transforma datele erei bizantine în anii erei creștine, trebuie să se scadă 5508 ani de la facerea lumii, dacă datele sunt cuprinse între 1 ianuarie şi 31 august, ori 5509 ani, dacă datele sunt între 1 septembrie şi 31 decembrie. Spre exemplificare, Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, de la Târgovişte, menționează pe pagina de titlu ambele ere: bizantină şi creștină, respectiv 20 martie "văleat" 7160 şi 1652. Scăzând 5508 din 7160, obținem data erei creștine, "de la Nașterea Lui Hristos", 1652.

- **5. Era Babiloniană**, pornește de la anul **747** î.d.Hr.
- **6. Era olimpiadelor**, la greci, din patru în patru ani, pornește de la anul **776** î.d.Hr.
- 7. Era Seleucidă, începe cu anul 312, adică odată cu întemeierea Statului seleucid.
- **8. Era Dioclețiană** începe cu anul **284** d.Hr., adică odată cu urcarea pe tron a împăratului Dioclețian (284-305); a fost folosită în vestul Europei până în anul 527, iar în Imperiul Bizantin până în secolul al VII-lea. În anul 527, Dionisie Exiguul a abandonat era lui Dioclețian, acceptând anul 753 sau 754 a.u.c., ca an al Întrupării Domnului și punct de plecare pentru calcularea **erei creștine**.
- **9. Era musulmană** începe cu data de **16 iulie 622**, adică fuga **hegira** lui Mahomed de la Mecca, la Medina. În conformitate cu prescripțiile Coranului, era musulmană nu poate fi îndreptată cu anii bisecți sau alte corecturi oportune sau de calcul astronomic.

Există aproximativ 200 de "ere", adică de calcule și calendare ale timpului, motivul lor principal pornind de la creație sau fiind unul religios, sprijinite pe diferite cărți sfinte și religii.

#### **Iisus din Nazaret**

- a. Nașterea: \*1-33 mort și înviat, era creștină, calculul lui Dionisie Exiguul<sup>12</sup>;
- \* 753-754 ab Urbe condita, după Sf. Dionisie Exiguul, este un calcul greșit;
- \* **749** sau **748** a.U.c, în conformitate cu mărturiile Evangheliilor, adică cu un an sau doi înaintea morții lui Irod cel Mare, 751-750 a.U.c. sau 4 î.d.Hr. (Domnia împ. August (27 î.d.Hr.-14 d.Hr.), proconsulatul lui Quirinius, timp de pace, recensământul populației, steaua magilor, uciderea pruncilor, moartea lui Irod), *plauzibilă*;
- **b.? 6 ianuarie, 780 a.U.c.,** *Botezarea în Iordan* de către Sf. Ioan Botezătorul, începutul activității mesianice, adică în anul 27 al "erei noastre", creștine sau "dionisiace", vezi Luca 3,23; Ioan 5,1; 6,4; durata activității mesianice variază între 1-3 ani, din cauza deosebirilor dintre sinoptici și Ioan, la noi fiind încetățenită durata de trei ani;
- c. Moartea şi Învierea: variază între anii 28, 29, 32, 33 sau chiar 36 d.Hr.; având în vedere că Mântuitorul a murit într-o zi de vineri, în ajunul paştilor iudaice, calculele cele mai bune acceptă anii 30 sau 33 d.Hr., când paştile au căzut într-o zi de sâmbătă, 14 nisan sau 7 aprilie, înviind pe data de 16 nisan sau 9 aprilie; se presupune că Iisus Hristos a trăit mai mult de 33 de ani, după cum

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Mircea PĂCURARIU, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, vol. 1, Bucuresti, 1991, p. 23, Cronologia.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Dată greșită, probabil în anul 4 sau 5 î.d.Hr. sau poate chiar în anul 7 î.d.Hr.

se crede în mod obișnuit, probabil 35-36 de ani; cu siguranță se știe că a petrecut paștile anului 781 a.U.c. – 28 d.Hr. (Ioan 5,1) și ale anului 782 a.U.c. – 29 d.Hr. (Ioan 6,4).

# III. Simbolul Credinței Creştine Ortodoxe, 12 articole <sup>13</sup> adică

# Crezul Niceo-Constantinopolitan, 325 și 381 sau piatra credinței<sup>14</sup>

- a. Niceea, 325, şapte articole:
- 1. Cred întru unul Dumnezeu, Tatăl atotțiitorul, Făcătorul cerului și al pământului, al tuturor celor văzute și nevăzute.
- 2. Şi întru unul Domn Iisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, Unul-Născut, Care din Tatăl S-a născut mai înainte de toți vecii: Lumină din Lumină, Dumnezeu adevărat din Dumnezeu adevărat, născut, iar nu făcut, Cel de o ființă cu Tatăl, prin Care toate s-au făcut;
- 3. Care, pentru noi oamenii și pentru a noastră mântuire, S-a pogorât din ceruri și S-a întrupat de la Duhul Sfânt și din Fecioara Maria și S-a făcut om;
- 4. Şi S-a răstignit pentru noi în zilele lui Ponțiu Pilat și a Pătimit și S-a îngropat;
- 5. Şi a înviat a treia zi, după Scripturi;
- 6. Şi S-a înălțat la ceruri și șade de-a dreapta Tatălui;
- 7. Şi iarăşi va să vină cu slavă să judece viii şi morții, a Cărui împărăție nu va avea sfârșit.
- b. Constantinopol, 381, cinci articole:
- 1. Şi întru Duhul Sfânt, Domnul de viață Făcătorul, Care din Tatăl purcede, Cel ce împreună cu Tatăl și cu Fiul este închinat și slăvit, Care a grăit prin prooroci.
  - 2. Întru una, sfântă, sobornicească și apostolească Biserică;
  - 3. Mărturisesc un botez spre iertarea păcatelor;
  - 4. Aştept învierea mortilor.
  - 5. Şi viaţa veacului ce va să fie. Amin.

<sup>13</sup> Text luat din **Liturghier**, Editura Institutului Biblic și de Misiune al BOR, București, 1987, p. 146-147: *Dumnezeiasca Liturghie a Sf. Ioan Gură de Aur*.

Lothar HEISER, Die Taufe in der orthodoxen Kirche, Geschichte, Spendung und Symbolik nach der Lehre der Väter, Paulinus Verlag, Trier, 1987, 353 p., incl. XXXII il. [Sophia, Quellen östlicher Theologie, Hgg. Julius Tyciak + und Wilhelm Nyssen, Band 25]

# IV. Crezul sau Simbolul Credinței islamice, a lui Mahommed (570-632)

La ilâha illâ Allâhu va, Muhâmmadum rasulullâhi

> Nu este Dumnezeu afară de Dumnezeu Si Mohammed este trimisul său <sup>15</sup>

#### Anexă

Der Sindon – oder das Grabtuch Jesus Christi von Jerusalem, seit 1578 in Turin – Torino, Italien <sup>16</sup>

Unter dem Vorsitz unseres Erzbischofs, Seiner Eminenz Dr. Christoph Kardinal Schönborn von Wien, widmete die Wiener Katholische Akademie diesem Thema einen Kongress, der zwischen 28. und 29. Mai 2002 tagte und mit einem Studientag am 12. Feber 2003 beendet wurde. Die Ergebnisse bzw. die wissenschaftlichen Beiträge zu diesem Thema wurden von Elisabeth MAIER, in einem Band herausgegeben: *Das Turiner Grabtuch*, Domverlag, Wien, 2005, 256 S. † II.

Die bekannte Route des Grabtuches ist die folgende:

- Jerusalem, bis ungefähr im Jahr 70 oder 135;
- Aleppo, Syrien, im 1. oder 2. Jahrhundert;
- Hierapolis (heute Manbij, nord Syrien), nach dem 2. Jahrhundert;
- Edessa (heute Urfa, Türkei), vor 544-944;
- Samosata (heute Samsat, Türkei), 944;
- Konstantinopel, 944-1204, wo die Kreuzritter des IV. Kreuzzuges aus der Kapelle im Kaiserpalast geraubt, versteckt und mitgenommen haben;
- Akko, Israel, nach 1204;
- Zypern, 1291;
- Paris, 1307?;
- Lirey, 1353;
- Chambery, 1453-1578;
- Turin-Torino, seit 1578.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Bismil-lâhir-rahmânir-rahâmi - În numele lui Dumnezeu cel milostiv, îndurat!

Text luat din traducerea din arabă, de Dr. Silvestru Octavian **ISOPESCUL**, **Coranul**, Editura Autorului, Cernăuți, 1912, reprint, ediția a II-a, Editura Cartier, Cluj-Napoca, 1997, 46+398 p.

După ultimul său pelerinaj la Medina, în martie 632, Mahomed s-a ocupat el însuși de pregătirea unui mare război, împotriva Constantinopolului și a împăratului acestuia, dar în decursul acestor pregătiri s-a îmbolnăvit grav de friguri, murind în data de 8 iunie 632. **ISOPESCUL**, Op. cit., p. 21, adică Studiul introductiv al traducătorului.

Redactat de noi, ca "Pfarrbrief der Pfarren Schöngrabern und Mittergrabern" (Scrisoare pastorală de Sfintele Paști), Ostern, 2005, 2 p.

Im ersten christlichen Jahrtausend diente das Antlitz Christi auf dem Grabtuch zum Vorbild für eine einheitliche Darstellung der Christus-Ikone oder des Christus-Bildes im ganzen Orient. Im Jahre 695 ließ der römische Kaiser Justinian II. von Konstantinopel (685-695 u. 705-711) das Antlitz Christi des Grabtuches von Jerusalem-Edessa auf Münzen prägen. Bei allen Christus-Ikonen im Osten finden sich diese Merkmale des Antlitzes vom Grabtuch aus Jerusalem-Edessa: Eine Augenbraune ist höher als die andere, das Gesicht hat eine strenge Frontalansicht mit großen offenen Augen, die Nase ist lang und schmal, an der Nasenwurzel befindet sich ein auf die Spitze gestelltes Dreieck, lange Haare zu beiden Seiten des Gesichtes, in der Mitte gescheitelt, ein kurzes Haarbüschel, mit mehreren Spitzen auf der Stirn, großer Zwischenraum zwischen Backenknochen und Haaren, starke Backenknochen, unsymmetrische Gesichtszüge, Oberlippenbart nicht symmetrisch, kleiner Mund, nicht mit Schnurrbart verdeckt, ein nicht zu langer Bart am Kinn usw.

Das Grabtuch-Sindon ist ein Zeuge der Auferstehung Christi: die Strahlungstheorie vom 1902, erhärtet im Jahre 1980

1981 wurde auf dem Grabtuch Christi der Abdruck einer Münze auf dem rechten Auge entdeckt (und im Jahr 1996 auf dem linken), die im Jahre 29 n. Ch. (4 Jahre vor dem Karfreitag) geprägt wurde. Durch Blut und Serum konnte die Münze nicht abgedruckt werden, eher durch Entladungserscheinungen (Kondensatorwirkung). Man könnte nun sagen, die Münze wäre durch starke Elektrizität (oder ähnlicher Wirkung) aus dem Körper aufgeladen gewesen und hätte sich dann entladen und auf der Isolierschicht (Grabtuch) abgebildet. Dafür sprechen Spitzenentladungen auf den Spitzen der Münzschrift. Die Enden der Schrift sind punktförmig verdickt. Auf einem mit Aloe, Myrre u. anderen wohlriechenden Olen getränktes Tuch, konnte die ganze Körperabbildung entstehen durch einen "Fotoblitz", dem Sonnenlicht vergleichbarer Stärke. Die feuchten Tücher verhalten sich wie ein Fotofilm, sie reagieren auf Sonnenlicht, das auf ihnen ein Negativbild abdruckt. Eine Entdeckung verursacht oder führt zu einer anderen: Die Veränderungen auf den obersten Fasern des Körperbildes nur auf der Innenseite des Grabtuches, reichen nicht tiefer als ein Mikron (ein Millionstel Meter). Je näher das Tuch auf dem Körper aufgelegen ist, umso stärker ist es "versengt" bzw. "verbrannt". Das Körperbild auf der Innenseite des Grabtuches, ist durch einen Energieschub entstanden, einem Lichtblitz vergleichbar. Dank der neuesten Einsichten der Quantenmechanik kann man eine Modellvorstellung über das Geschehen erhalten. Wenn sich im Körper eine Neuordnung subatomarer Teilchen eingestellt hat, würde dieser Prozess zum Übergang in eine Super-Ordnung führen. Bei diesem Vorgang würde eine Energie von mehreren hundert Joule pro Quadratzentimeter abgestrahlt. Das geht über die Grenzen von Physik und Chemie hinaus. Im Zustand der Superordnung gibt es keine Neigung zur Unordnung mehr – während im bisher messbaren Universum alles zum Chaos tendiert, gemäß dem 2. Hauptsatz der Thermodynamik.

Das Grabtuch trägt Merkmale eines Körpers, DER auf einen Zustand jenseits von Zeit und Raum schließen lässt. Der Körper hat [Göttliche]Energie abgestrahlt. Das Tuch ist durch den Energie abstrahlenden Körper gleichsam "hindurchgefallen". Das würde mit den Gesetzen der Physik übereinstimmen. Deshalb wurde er nach der Auferstehung nicht

erkannt [ER musste sich immer vorstellen oder sich entdecken lassen oder nicht], weil sein Körper verwandelt wurde: "Halte mich nicht fest [=berühre mich nicht, heißt es!] – sagte Er zu Maria – denn ich bin noch nicht zum Vater hinaufgegangen" (Johannes 20, 17). Vergessen wir nicht, dass sich in der Person Jesus Christus zwei Naturen untrennbar, unvermischt, unverändert verbinden: Die Göttliche und die Menschliche!

Verständlicher ausgedrückt, der Körper im Grabtuch hat einen Vorgang durchgemacht, der ihn in einen "neuen Raum" versetzt hat. Die Struktur seiner Atome hat sich neu geordnet, der Körper ist in eine "Super-Ordnung" übergegangen, dabei wurde viel Energie abgestrahlt, die das Bild auf dem Tuch erzeugt hat (die Hypothese von J. Jackson z.B.).

So bleibt das Grabtuch ein *Zeuge* der Auferstehung aber nicht ein *Beweis*, weil wir die Auferstehung nicht beweisen können. An die Auferstehung muss man glauben: "ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er stirbt." (Johannes 11, 25) sau "Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben" (Johannes 14, 6).

Diese Strahlungstheorie gewinnt an Anschaulichkeit, wenn man an die *Verklärung Christi auf dem Berg Tabor denkt*: "Er wurde vor ihren Augen verwandelt, sein Gesicht leuchtete wie die Sonne und seine Kleider wurden blendend weiß wie das Licht" (Mt. 17, 2; Mk. 9, 3; Lk. 9, 29; 2. Petrus 1, 16-19; 1. Jhn. 1, 1-2; Fest am 6. August und den 2. Fastensonntag).

Die Verehrung, die Pilgerfahrt, das Studium und die Besichtigung des Grabtuches in Turin ist eine Reise wert! Fahren wir nach Turin? Ich bin bereit! Bist Du bereit?

Ostern 2005

Ihr Pfarrer Dr. Ioan Marin MĂLINAŞ Archimandrit

Wussten Sie,

dass das Wort "Ostern" doch nicht von der germanischen Frühlingsgöttin namens "Ostara" stammt? Die hat es nämlich nie gegeben. Es kommt vom Wort "ostarun" (althochdeutsch, in falscher Übersetzung von lat. Albis) und heißt Morgenröte.

dass der Kreuzweg aus dem Weg entstanden sein soll, den Maria nach der Auferstehung Jesu täglich in Jerusalem gegangen ist – vom Ölberg über die Burg Antonia bis Golgotha?

dass das Verstummen der Glocken während der Kartage ein "Fasten der Ohren" meint und die Ratschen die "Fastenspeise" für eben diese Ohren sind?

dass das christliche Osterfeuer das heidnische Frühlingsfeuer abgelöst hat und in der Osterkerze zum wichtigsten Symbol für die Auferstehung geworden ist?

dass Eier als Symbol des Lebens gelten und dass bemalte Eier diesen Symbolwert noch erhöhen?

### A. CRONOLOGIE PATRIARHALĂ

Pentarhie, grecește Πενταρχίας [penta + arhi], "cinci căpetenii", sistemul canonic al celor *cinci patriarhate* locale, din Biserica primului mileniu creștin: Roma Veche, Constantinopol Noua Romă, Alexandria în Egipt, Antiohia Siriei (astăzi Antakya în Turcia) și Ierusalim. După anul 1054, Pentarhia s-a redus la Tetrarhie, la care se mai adaugă și patriarhii ulteriori ai Bisericilor Autocefale. Numărul de cinci căpetenii sau primi patriarhi în fruntea Bisericii este simbolic și a fost inspirat de cele cinci simțuri ale corpului omenesc. <sup>17</sup> Așa trebuiau să armonizeze și cei cinci patriarhi ai Pentarhiei funcția de conducere a Bisericii Universale ca și "corp mistic" al Lui Hristos, în pelerinajul ei pe pământ, ca Biserică luptătoare, în drum spre desăvârșirea ei ca Biserică triumfătoare în ceruri. <sup>18</sup>

#### Evoluția Pentarhiei prezentată schematic

- a. Înainte de anul 325, **arhimitropoliți** sau **supermitropoliți**, adică de la primul Sinod Ecumenic de la Niceea (azi Iznik, în Turcia), sunt menționați prin canonul 6 și canonul 7. Cinstirea Scaunului din Elia, adică din Ierusalim, este sancționată de canonul 7 al primului Sinod Ecumenic, din anul 325. Autocefalia ca principiu al organizării bisericești (în sensul inițial de "autonomie"), este mult mai veche decât Sinodul al III-lea Ecumenic de la Efes, din anul 431, când a fost consacrată autocefalia Bisericii din Cipru, prin canonul 8, acest principiu fiind recunoscut, încă prin canonul 34 Apostolic, precum și prin canonul 6 al Sinodului.I.Ecumenic, de la Niceea, din anul 325, precum și prin canonul 2 al Sinodului.II.Ecumenic, de la Constantinopol, din anul 381:<sup>19</sup>
  - 1. Alexandria, în arabă Al-Iskandaryah, în Egipt;
  - 2. **Roma**, Italia;
  - 3. **Antiohia** *Siriei*, azi **Antakya**, în provincia Hatay, Turcia (mai există și Antiohia *Pisidiei*, aproape de Efes, tot în Turcia).
  - 4. Ierusalim, în ebraică Yeruşalaim (Elias în *Pravila cea Mare*, din anul 1652), sau pe greceşte Aelia Hierosolima, de la numele latinesc Aelia Capitolina, oraș ridicat de împăratul Hadrian (117-138), pe ruinele Ierusalimului, dărâmat tot de romani în anul 70 d.Hr. Numele arab al Ierusalimului este Al-Quţ aş Şarif. Această Eparhie, după anul 70 şi-a pierdut din importanţă, devenind sufragană a Mitropoliei din Cezareea Palestinei, şi a rămas

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> **EYΛΟΓΗΜΑ, Studies in honor of Robert TAFT, S.J.**, a cura di E. CARR - S. Parenti - A. - A. Thiermeyer - E. Velkovska, Roma, 1993, 614 p.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> *PRIMUM REGNUM DEI*. Die Patriarhalstruktur der Kirche als Angelpunkt der Wiedervereinigung, Die Konzilsrede von Abt Johannes **HOECK**, Neu übersetzt, eingeführt und kommentiert von P. Ferdinand R. **Gahbauer** OSB, Mit Beiträgen von Prof. Theodor NIKOLAOU, Prof. Heinrich FRIES und P. Theodor WOLF OSB, Benediktinerabtei Ettal [Germania], 1987, 211 p.

Vezi studiul monografic privitor la Pentarhie, scris în limba greacă de ΒΛΑΣΙΟΥ ΙΩ. ΦΕΙΛΑ, Ο ΘΕΣΜΟΣ ΤΗΣ ΠΕΝΤΑΡΧΙΑΣ ΤΩΝ ΠΑΤΡΙΑΡΧΩΝ, [Vlasiou Io. FEIDA, Institutia Pentarhiei Patriarhilor], vol.

I, 350 p., de la începuturi, până în anul 451; vol. II, 275 p., între anii 451-553; Athena, 1977.

**DA ROMA ALLA TERZA ROMA**, **Documenti e studi**, DOCUMENTI – I, Roma-Mosca, 1989, *L'idea di Roma a Mosca secoli XV – XVI*, *Fonti per la storia del pensiero sociale russo*, Roma, Herder Editrice e Libreria, 1989, 449 p.

Aldo **FERRARI**, *A treia Romă*. *Renașterea naționalismului rus*, Traducere de Elena *Pârvu*, Editura Anastasia, București, 1999, 115 p. (Colecția "Dreapta Europeană").

După Konrad ONASCH, Kunst und Liturgie der Ostkirche in Stichworten unter Berücksichtigung der Alten Kirche, Verlag Hermann Böhlaus Nachf., Wien, Köln, Graz, 1981, p. 486.

astfel, până în anul 325, când a fost cinstită ca și Arhimitropolie, fără drepturi mitropolitane. De la sfârșitul secolului al II-lea însă, Episcopul Ierusalimului a început să-și recâștige poziția de dinainte de anul 70, exersând funcții mitropolitane, alături sau concomitent cu mitropolitul din Cezareea Palestinei, al cărui sufragan a continuat să rămână, chiar și după anul 325: prezidând sinoadele locale sau rezolvând și alte probleme bisericești din cele trei provincii bisericești ale Palestinei, ajungând astfel, chiar și în conflict cu întâistătătorul Antiohiei. Din anul 451, Ierusalimul devine Patriarhie. Aici se observă deosebirea canonică, care se face între "cinstire" sau "onoruri" și "drepturi". Dreptul jurisdicției mitropolitane, de jure, îl menține Cezareea Palestinei, onorific și de facto, Scaunul este ridicat deasupra tuturor celorlalte episcopii. Cazul se va repeta, în aplicarea canonică a statutului de Eparhie sufragană și la Bysantion, între anii 330-381, în relația acestei Episcopii cu Mitropolia din Heraclea Traciei.

5. **Byzantion**, din anul 330 **Constantinopol, Noua Romă**, Eparhie sufragană a **Mitropoliei Europei**, adică din Heracleia Traciei, pe țărmul european al Mării Marmara (a se deosebi de Heraclea Pontică, din Bithynia, azi Ereğli, în Turcia asiatică, pe țărmul Mării Negre). Arhiepiscopie din anul 381.

Titlul de "Patriarh" era deja cunoscut, folosit și adoptat de mai mulți întâistătători ai centrelor bisericești de vază, încă în secolul al IV-lea<sup>20</sup>

Abia canonul 28 al Sinodului al IV-lea Ecumenic din Calcedon, din anul 451, l-a **limitat** numai pentru primele cinci căpetenii ale Bisericii Universale din timpul acela (Roma Veche, Constantinopol Noua Romă, Alexandria, Antiohia și Ierusalim), restul Scaunelor mai importante fiind cinstite cu rangul "arhiepiscopal", titlu superior celui "mitropolitan", după cum este practica în Biserica Greacă până în ziua de astăzi.

- b. Din anul 381, "Patriarhi", recte **Arhiepiscopii** sau arhimitropoliți, supermitropoliți, adică de la Sinodul al doilea Ecumenic, de la Constantinopol: conform canonului 3, privind cinstirea Noii Rome, după Roma Veche.
  - 1. Roma Veche,
  - 2. Noua Romă, Constantinopolul,
  - 3. Alexandria, în Egipt,
  - 4. Antiohia Syriei (mai există și Antiohia Pisidiei, aproape de Efes)
  - 5. Ierusalim.
- c. Din anul 451, **Patriarhii**, adică de la al patrulea Sinod Ecumenic, de la Calcedon, prin canonul 28:
  - 1. Roma Veche,
  - 2. Noua Romă, Constantinopolul,
  - 3. Alexandria, în Egipt,
  - 4. Antiohia Syriei
  - 5. Ierusalim.

Willibald M. PLÖCHL, Geschichte des Kirchenrechts, Band I, Das Recht des ersten christlichen Jahrtausend. Von der Urkirche bis zum großen Schisma, Zweite, erweiterte Auflage, Verlag Herold, Wien, München, 1960, 490 p. Vezi pp. 159-161.

d. Din anul 680-681, canonul 36, respectiv **al doilea Sinod Trulan**, de la Constantinopol, din anii 691-692, numit și "sinodul quinisext" sau al "cinci-șaselea" ecumenic<sup>21</sup>, menit să reglementeze disciplina canonică a Bisericii, prin 102 canoane. A fost numit astfel, pentru că acest Sinod a făcut o completare, cu dispoziții disciplinare a sinoadelor ecumenice V și VI, respectiv 553 și 680-681.

#### **Canonul 36:**<sup>22</sup>

Înnoind cele legiuite de către cei 150 de Sfinți Părinți, care s-au adunat în această de Dumnezeu păzită și împărătească cetate, și de către cei șase sute treizeci care s-au întrunit la Calcedon, orânduim (hotărâm), ca scaunul Constantinopolului să aibă parte (să beneficieze, să se bucure) de întâietăți (privilegii), deopotrivă (egale), cu ale scaunului Romei vechi, și ca în lucrurile cele bisericești, să se facă tot atât de mare, ca și acela (can. 28 sin. IV ec.), după care să se numere scaunul marii cetăți a alexandrinilor, apoi al Antiohiei și, după acesta, acela al cetății ierusalimitenilor.

(Vezi can. 6, 7, sin. I ec.; 3, 2, sin. II ec.; 28, sin. IV ec.)

Părintele Prof. Dr. Ioan N. Floca, de la Sibiu, face următorul comentariu la acest canon:<sup>23</sup>

"Pentru a se curma definitiv pretențiile neîntemeiate ale scaunului roman, se stabilește din nou, în mod clar și complet, ierarhia onorifică a principalelor scaune episcopale, care încă de la sinodul.IV.ecumenic au dobândit titlul de patriarhi. Această ordine se fixează astfel: Roma, Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim."

"Începutul ierarhizării s-a făcut prin canonul 3 al sin. II ec. și s-a continuat prin canonul 28 al sinodului.IV.ecumenic, precizându-se și printr-o hotărâre a aceluiași sinod, netrecută în textul canoanelor, și anume, prin hotărârea care conferă demnitate patriarhală tuturor celor cinci Scaune principale ale Bisericii, în ordinea arătată mai sus. De aceea canonul prezent nici nu spune că hotăreste ceva nou, ci numai că înnoieste cele ce s-au legiuit mai înainte."

- 1. Roma Veche,
- 2. Noua Romă, Constantinopolul,
- 3. Alexandria, în Egipt,

NEOFIT Patriarh al Constantinopolului, PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe), tipărit cu binecuvântarea Preasfințitului Calinic Episcopul Argeșului, © Copyright: Fratele Cornel și Editura "Credința strămoșească", Iași, 2004, 778 p.

Ititul ediției din 1844, al cărții lui Neofit.VII.(1789-1794 și 1798-1801, reprint 2004): **PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe**), Sau Cârma Corabiei Sobornicești și Apostoleștii Biserici a Ortodocșilor, adică toate Sfintele Canoane: ale Sfinților Apostoli, ale Sfintelor Sinoade Ecumenice, locale și ale Sfinților Părinți de pe alocuri. Traduse din grecește în românește de Înalt Prea Sfințilul Mitropolit **Veniamin Costachi** (1803-1808, 1812-1821, 1823-1842 †1846, subl. și n.n.). Iar acum întâiași dată, în zilele Prea Înaltului Domn Mihail Grigoriu Sturza Voievod (1834-1849, n. n.), cu binecuvântarea Înalt Prea Sfințitului Arhiepiscop și Mitropolit Meletie (1844-1848, n. n.) al Moldovei. Tipărită prin sîrguința și cheltuiala prea cuviosului arhimandrit Neonil stareț al Sfintelor mănăstiri Neamțu și Secu. Îndreptate și îndeplinite de protosinghelul **Neofit Scriban** (arhiereu titular de Edesa, 1862-1884, n. n.) în tipografia Sfintei Mănăstiri Neamțu, în anul 1844 de ieromonahul Teofan și de monahul Cleopa tipograful, 778 p.]. Limbajul canonic ortodox de epocă al cărții este deosebit de frumos și profund, depășindu-l ca nivel și expresivitate pe cel din Colecția de Canoane, de la Sibiu, din anul 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Primul Sinod Trulan a fost cel din anul 680-681, adică al șaselea Ecumenic.

Vezi PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe), pp. 232-321:

Luat din Arhidiacon Prof. Dr. Ioan N. **FLOCA**, **CANOANELE BISERICII ORTODOXE**. Note şi comentarii, Sibiu, 1992, (557 p.), p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibidem, p. 126.

Vezi și "Pentarhie", la Ion **BRIA**, **Dicționar de Teologie Ortodoxă A–Z**, Editura Inst. Biblic și de Misiune al BOR, București, 1981, p. 296.

- 4. Antiohia Syriei,
- 5. Ierusalim.
- e. Din anul 869-870, canonul 21 al al Sinodului "al VIII-lea Ecumenic", de la Constantinopol, numit și Sinodul al IV-lea de la Constantinopol.<sup>24</sup>

#### "Dumnezeu a rânduit în Biserica Sa cinci Patriarhi...",

În colecția de canoane a Bisericii Latine, canonul 21 al Sinodului "al VIII-lea Ecumenic" sau Sinodul al IV-lea de la Constantinopol, "versiunea grecească" este înlocuită cu "versiunea romană", cu accentul pe primatul Papal, nu pe sistemul și echilibrul Pentarhiei:<sup>25</sup>

- f. Tetrarhia, de la anul 1054:
  - 1. Constantinopol Noua Romă,
  - 2. Alexandria,
  - 3. Antiohia,
  - 4. Ierusalim.
- g. Pentarhia Pontificelul Roman, cu ierarhie de rit latin, pe seama Scaunelor Tetrarhiei, din anul 1215, formulată de Papa Inocențiu al III-lea (1198-1216), la Conciliul.IV.din Lateran. Această situație s-a menținut peste tot, până în anul 1964, cu excepția Ierusalimului.
  - 1. Pontificele Roman

2. Constantinopol

3. Alexandria

4. Antiohia

5. Ierusalim

#### Schema evoluției istorice a Bisericii Ortodoxe

#### a. Biserici canonice:

Pentarhia, din anul 1054 Tetrarhia, pentru că Patriarhia Romei Vechi, cu Tronul şi reședința în Roma, cu limba liturgică greacă, apoi latină, s-a separat de restul patriarhiilor apostolice;

1. Tetrarhia, cu Patriarhii Apostolice autocefale:

Patriarhia Ecumenică, cu Tronul și reședința în Constantinopol, din anul 381, respectiv 451, cu limba liturgică greacă veche;

<sup>24</sup> J. D. MANSI, Sacrorum Conciliarum nova, et amplissima collectio, Reprint, ediția 1903, Paris, Graz, 1961, 53 tomuri, în 59 de volume, Akademische Druck – U. Verlagsanstalt Graz.

Vezi p. 221 în: ENCHIRIDION Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum quod primum edidit Henricus Denzinger et quod funditus retractavit auxit notulis ornavit Adolfus Schönmetzer S.I., Editio XXXVI emendata, Herder Barcinone [Barcelona], Friburgi Brisgoviae [Freiburg/Br.], Romae, MCMLXXVI [1976], {Dep. legal Barcelona, 1976}, 954 p. Mai vezi pp. 180-187, privind Sinodul al IV-lea de la Constantinopol, 869-870, în: GESCHICHTE der Konzilien. Vom Nicaeum bis zum Vaticanum II, Herausgegeben von Giuseppe Alberigo, mit Beiträgen von..., Fourier Verlag Wiesbaden, 1993, 482 p. Lexikon des Mittelalters, VI, Artemis und Winkler Verlag, 1993, München und Zürich.

- Patriarhia Alexandriei, cu Tronul în Alexandria și reședința în Alexandria și Cairo, din anul 325, cu limba liturgică greacă, arabă și în limbile africane:
- Patriarhia Antiohiei, cu Tronul și reședința în Damasc (din c. 1342), din anul 325, cu limba liturgică arabă modernă, pe alocuri greacă veche și siriană, adică arameică;
- Patriarhia Ierusalimului, cu Scaunul şi reşedinţa în Ierusalim, din anul 451, cu limba liturgică greacă veche şi arabă;

#### 2. Patriarhii autocefale din epoca post imperială, adică după anul 1453:

- Patriarhia Moscovei și a întregii Rusii, al întregului Nord 'al lumii', din anul 1589, cu Scaunul la Moscova, cu limba liturgică slavonă;
- Patriarhia Sârbă, cu Scaunul și reședința în Peć și Belgrad, din anul 1879, respectiv 1920, cu limba liturgică slavonă;
- Patriarhia Română, cu Scaunul și reședința în București, din anul 1885, respectiv 1925, cu limba liturgică română modernă;
- Patriarhia Bulgară, din anul 1953, cu Scaunul și reședința în Sofia, cu limba liturgică slavonă și bulgară (din anul 1968);
- Patriarhia Georgiei, din anul 1917, respectiv 1990, cu Scaunul și reședința în Tbilisi, cu limba liturgică georgiană veche.

#### 3. Alte Biserici autocefale fără statut de Patriarhie:

Arhiepiscopia Ciprului, din anul 431, cu limba liturgică greacă veche;

Arhiepiscopia Athenei și întregii Elade, din anul 1850, cu limba liturgică greacă veche;

Mitropolia Poloniei, din anul 1924, cu limba liturgică slavonă și poloneză;

- Arhiepiscopia Albaniei, din anul 1937, cu limba liturgică albaneză modernă si greacă veche;
- Arhiepiscopia țărilor Bohemiei și Slovaciei și Mitropolia de Praga, cu limbile liturgice slavonă, cehă și slovacă, din anul 1922;
- Biserica Ortodoxă din America, cu autocefalie primită din partea Patriarhiei Moscovei, care însă nu este recunoscută de către Patriarhia Ecumenică și de către celelalte Biserici Autocefale, cu limba liturgică engleză și în limbile comunităților de origine, mai ales slavonă;
- 4. Biserici autonome, cu drept limitat privind alegerea întâistătătorului lor:

Arhiepiscopia Kareliei și întregii Finlande, din Kuopio, cu limba liturgică finlandeză și slavonă, din anul 1923;

Arhiepiscopia Japoniei, cu limba liturgică japoneză;

Arhiepiscopia Muntele Sinai și Mănăstirea Sf. Ecaterina, cu un grup de familii de beduini, cu limba liturgică greacă veche, autonomă, între anii 1575-1867 autocefală, apoi din nou autonomă (având

### sub 1000 de credincioși), sub jurisdicția Patriarhiei Ierusalimului:

Mitropolia Estoniei, din Talin.

#### b. Biserici necanonice si grupări confesionale:

- 1. Biserica Rusă de rit vechi sau rascolnicii, care s-a format, în semn de protest, după Sinodul Bisericii Ruse, de la Moscova, din anul 1654, (prin codul de canoane locale Stoglav – 100 de capitole sau capete – din anul 1651) și mai ales după Sinodul de la Moscova, din anii 1666-1667, Sinod format din 30 de ierarhi-sinodali și prezidat tot de Tarul Alexei (1645-1676), la care a participat și Tetrarhia: trei mitropoliți din partea Patriarhiei Ecumenice; Patriarhul Paisie al Alexandriei (1657-1678); Makarie.III.al Antiohiei (1647-1672); Arhiepiscopul Ananias (1661-1671) de Sinai și Paisie Ligaridis Mitropolitul de Gaza, din partea Patriarhiei Ierusalimului. Procesul contra bietului Patriarh Nikon (1652-1668 †1681) l-a condus vicleanul Paisie Ligaridis, în speranța de-a ajunge el Patriarh al Moscovei. Reforma lui Nikon, în întregul ei plan, a fost acceptată de Sinod și aplicată, dar persoana Patriarhului Nikon a fost condamnată, fiind și depus din Scaun? Clerul și credincioșii ortodocși ruși, care n-au acceptat această reformă și corectare a cărților liturgice, făcute de Patriarhul Nikon, s-au separat, formând Biserica de rit vechi. Această Biserică a evoluat apoi în două directii: popovți și bezpopovți. Popovții sunt organizați într-o Biserică cu ierarhie normală, cum are Biserica Ortodoxă, ținând însă de ritul vechi, iar bezpopovții au renunțat la ierarhie și preoție, susținând că pe lumea aceasta nu mai există o Preoție validă, ritul lor excluzând Sf. Liturghie. Ambele familii popovții și bezpopovții - au fost crunt pesecutate de țarii ruși și de Biserica Ortodoxă Rusă, fiind închise, deportate, condamnate la moarte etc., adevărate martire pentru ideile lor.
- 2. Bisericile de exil sau de emigrație, din secolul al XX-lea, desprinse din Bisericile mari, ale fostelor țări comuniste, cu emigranți și refugiați din cauza sistemului comunist. Un exemplu de astfel de Biserică este Biserica Rușilor Albi, din S.U.A. și Canada.
- 3. Biserici naționale sau grupe mari de biserici, cu statut nerecunoscut de celelalte Biserici autocefale, cum ar fi Biserica Macedoniei, Biserica Ukraineană care nu ține de Patriarhia Moscovei, Patriarhia Ukraineană de Kiev etc. Biserica Ortodoxă din Ukraina este sfâșiată în trei jurisdicții.
- 4. Biserica Stilistă, din România, Bulgaria, Grecia, adică gruparea ortodoxă care n-a acceptat calendarul îndreptat sau gregorian. Biserica Ortodoxă Română a adoptat și generalizat calendarul gregorian în anul 1924. În acest an au apărut și stiliștii români.

#### c. Schema structurii ierarhice – canonice – actuale a Bisericii Ortodoxe

Ordinea canonică, pe lista Patriarhiei Ecumenice, a celor 16 Biserici cu statut autocefal și autonom, recunoscut de către această instituție: 1. Constantinopol, 2. Alexan-dria, 3. Antiohia, 4. Ierusalim, 5. Moscova, 6. Belgrad, 7. București, 8. Sofia, 9. Tiflis-Georgia, 10. Biserica din Cipru-Nicosia, 11. Grecia-Athena, 12. Warşowia-Polonia, 13. Tirana-Albania, 14. Finlanda-Kuopio, 15. Praga - Cehia/Slovacia, 16. Tallin - Estonia. 26

- 1. Patriarhia Ecumenică a Constantinopolului, Autocefală;
- 2. Patriarhia Alexandriei și a întregii Africi, Autocefală;
- 3. Patriarhia Antiohiei și a întregului Orient, cu sediul în Damasc, Autocefală;
- 4. Patriarhia Ierusalimului, Autocefală;
- 5. Patriarhia Moscovei și a întregii Rusii, din anul 1917, Autocefală;
- 6. Patriarhia Ortodoxă Sârbă, din anul 1920, Autocefală;
- 7. Patriarhia Ortodoxă Română, din anul 1925, Autocefală;
- 8. Patriarhia Ortodoxă Bulgară, din anul 1953, Autocefală;
- 9. Patriarhia Bisericii Ortodoxe din Georgia, autocefalia din 25 martie 1917, nu a fost recunoscută de Patriarhia Ecumenică. La 4 martie 1990, Patriarhia Ecumenică a confirmat, adică a recunoscut, Autocefalia Bisericii din Georgia; vezi *Patriarhia Antiohiei*, Autocefală;
- 10. Arhiepiscopia Bisericii Ortodoxe a Ciprului, din anul 431, Autocefală;
- 11. Arhiepiscopia Bisericii Ortodoxe a Greciei, din anul 1850, Autocefală;
- 12. Mitropolia Ortodoxă a Poloniei, Autocefală, din anul 1924;
- 13. Arhiepiscopia Bisericii Ortodoxe Albaneze, din anul 1937, Autocefală;
- 14. Arhiepiscopia Finlandei, Autonomă, din anul 1923;
- 15. Arhiepiscopia Bisericii Cehe și Slovace, autonomă din anul 1922, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice. Trecută cu forța sub jurisdicția Moscovei, în anul 1945, devine "autocefală", la data de 23 noiembrie 1951. Patriarhia Ecumenică nu recunoaște această autocefalie acordată în mod arbitrar și abuziv de către Patriarhia Moscovei, Autonomă;
- 16. Mitropolia Estoniei, Autonomă.

#### Patru Biserici Ortodoxe Autonome:

- 1. Muntele Sinai și Mănăstirea Sf. Ecaterina, autonomă, între anii 1575-1867 autocefală, apoi din nou autonomă (cu 900 de credincioși), sub jurisdicția Patriarhiei Ierusalimului;
- 2. Nr. 14. Arhiepiscopia Ortodoxă a Kareliei, cu Scaunul la Kuopio, Finlanda, din anul 1923, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice;

Pentru situația statistică și canonică actuală a Bisericilor Ortodoxe și Vechi Orientale (cu toate sediile patriarhale, mitropolitane, arhiepiscopale, numele ierarhilor și a eparhiilor acestora, cu date personale și statistice), vezi ediția a 11-a, din ultimul șematism 1999-2000, întocmit cu multă exactitate și efort deosebit, în cadrul instituției ecumenice, Ostkirchliches Institut, Ostengasse 31, D-93047 REGENSBURG, de editorii Msgr. Dr. Nikolaus WYRWOLL și Msgr. Dr. Albert RAUCH, Orthodoxia, 1999-2000, 255 p. Volumul 11, din anii 1999-2000 este ultimul, din seria acestor șematisme, redactate de către cei doi prelați catolici, încă din anul 1982.

- 3. Nr. 15, Arhiepiscopia Bisericii Ortodoxe Cehe și Slovace, autonomă din anul 1922, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice (între anii 1883-1918, Biserica din Cehia se afla sub jurisdicția Mitropoliei Bucovinei). Trecută cu forța sub jurisdicția Moscovei, în anul 1945, devine "autocefală", la data de 23 noiembrie 1951. Patriarhia Ecumenică nu recunoaște această autocefalie acordată în mod arbitrar și abuziv de către Patriarhia Moscovei:
- 4. Nr. 16. Biserica Ortodoxă din Estonia, la nivelul unei Mitropolii, declarată de Patriarhia Ecumenică autonomă în anul 1923; acest statut a fost reactivat în anul 1996, având locul al 16-lea pe lista bisericilor cu statut canonic al Patriarhiei Ecumenice.
- Biserica Ortodoxă din Japonia, autonomie acordată de Patriarhia Moscovei, în data de 10 aprilie 1919, nefiind însă recunoscută de către Patriarhia Ecumenică;
- Biserica Ortodoxă din China, Patriarhia Moscovei înființează acolo un Exarhat în anul 1952, cu statut de autonomie din data de 30 mai 1957, nerecunoscut de Patriarhia Ecumenică;
- Biserica Ortodoxă din America și Canada, Autocefalie arbitrară și abuzivă, acordată de Patriarhia Moscovei, în anul 1970, nerecunoscută de Patriarhia Ecumenică.
- Biserici Ortodoxe, cu statut canonic recunoscut, aflate sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice: mai ales bisericile slave din diaspora americană, cum ar fi "Biserica Americană Carpato-Rusă" etc.

Biserici cu statut canonic iregular:

- Biserica Ortodoxă a Macedoniei;
- Diaspora Ortodoxă, cu diferite etnii, mai ales slave, în America şi Canada, dar şi în Europa şi Australia etc.;
- Patriarhia Ortodoxă Ukraineană a Kievului;
- Biserica Ortodoxă de Rit Vechi (popovții);
- Biserica Ortodoxă Stilistă (cu calendarul iulian), din România, Bulgaria,
   Grecia, diaspora etc.)

# I. Papii sau Tronul Romei Vechi <sup>27</sup> al Sfinților Apostoli Petru † 67 [și Paul † 67] I. SOMMI PONTEFICI ROMANI

#### secondo la cronotassi del "Liber Pontificalis" e delle sue fonti, continuata fino al presente

#### **Introducere**

ROMA – Cetatea Eternă –, fondată [după Varro] în anul 753 sau 754 ab Urbe condita (a.U.c.), "de la întemeierea orașului", adică de la 21 aprilie 753 î.d.Hr., pe șapte coline: Palatin, Capitol, Aventin, Caelius, Quirinal, Esquilin și Viminal. În lumea antică, mai ales romană, întemeierea Romei a constituit momentul convențional, după (Varro) care s-au numărat anii (la care se adaugă și era Dioclețiană, din anul 284), până în jurul anului 527, când s-a adoptat actuala numărătoare a anilor, de la nasterea Lui Iisus Hristos.<sup>28</sup>

Un călugăr scit din părțile noastre, adică din Dobrogea, **Dionisie cel Mic** sau **Dionisius Exiguus** (\*c. 470 – † c. 450/460, la Mănăstirea **Vivarium**, ctitoria lui Cassiodor, în sudul Italiei) a reformat calendarul creștin. El a abandonat era lui Dioclețian, acceptând anul 753-754 a.U.c. ca an al Întrupării Domnului și punct de plecare pentru calcularea erei creștine. O idee revoluționară, deși

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> În conformitate cu *Annuario Pontificio per l'anno 1992*, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1992, pp. 7\*-23\*. Mai vezi același *Annuario Pontificio, per l'anno 2003*, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, pp. 7\*-20\*.

J. D. **MANSI**, *Sacrorum Conciliarum nova*, *et amplissima collectio*, (Reprint, ediția 1903, Paris, vol. 22), Graz, 1961, vol. 22, Akademische Druck – U. Verlagsanstalt Graz.

Valerio **VOLPINI** și Tano **CITERONI**, *Der Vatikan*, **Architektur**, **Kunst und Geschichte**, Weltbild, Augsburg, 1987, 199 p. Ediție de lux. **Listele cronologice ale Papilor**, pp. 197-199.

L. DUCHESNE, Le Liber Pontificalis, I, Paris, 1886; II, Paris, 1892; până la Papa Constantin (†715).

DAS GEHEIMARCHIV DES VATIKAN. Tausend Jahre Weltgeschichte in ausgewählten Dokumenten, Grußwort S. Em. Kardinal Antonio María Javiere Ortas, SDB, Vorwort Alessandro Pratesi, Mit Beiträgen von Terzo Natalizi, Sergio Pagano, und Aldo Martini, Belser Verlag Stuttgart, Zürich, 1992, 270 p., incl. CXIII pl. sau repr. color. Ediție de lux bibliofilă.

T. MOMMSEN, Gestorum Romanorum Pontificium, vol. I, Berolini, 1898.

Privitor la Roma, Constantinopol, Alexandria, Antiohia, Ierusalim și alte orașe, evenimente sau personalități din lumea antică sau creștină a primului mileniu, vezi câteva lexicoane, pentru datele generale: Lexikon der Antike, Weltbild Verlag, Augsburg, 1990, 699 p., cu il. alb-negru, + 54 pl.; Michael Avi YONAH, Illustriertes Lexikon des Altertums, în engleză, Ierusalim, 1976<sup>1</sup>, Parkland, 1993<sup>2</sup>, versiunea germană, Stuttgart, 1993, 444 p., incl. pl. și il.; Andrei OȚETEA, Istoria lumii în date, mai mulți colab., sub cond. ..., Editura Enciclopedică Română, București, 1972, 616 p. Hubert JEDIN, Handbuch der Kirchengeschichte, 11 vol. (I, II/1+2+3, III/1+2, IV, V, VI/1+2, VII), Sonderausgabe, 30-sec. XX, Unveränderter Nachdruck der Sonderausgabe von 1985, Herder Freiburg, Basel, Wien, 1999<sup>4</sup>, [1962<sup>1</sup>, 1965<sup>2</sup>, 1985<sup>3</sup>]. Istoria României în date, mai mulți colab., sub cond. Constantin GIURESCU, Edit. Encicl. Rom., București, 1971, 523 p. Remus RUS, Dicționar enciclopedic de literatură creștină din primul mileniu, Editura Lidia, București, 2003, 900 p. Ion BRIA, Dicționar de Teologie Ortodoxă A-Z, Edit. Inst. Biblic al BOR., București, 1981, 398 p.

calculul a fost făcut cu o eroare de câțiva ani (aproximativ patru, până la opt ani, descoperită mult mai târziu). Calendarul sau calculul nou a fost adoptat în Italia, în anul **527**, apoi în Franța și, treptat, în întreaga lume creștină. În Anglia a fost introdus de Sinodul de la Whitby, din anul 664.<sup>29</sup>

#### Diptychon sau Diptice: etimologie, origine, canon și aplicare

*Diptic*: pl. **diptice**, substantiv neutru, "diptychon", termen de origine greacă [δίπτυχος = tăblițe pliate în două părți], însemnând icoană sau tablou, tăblițe, alcătuite din două plăci sau table, legate una de alta în așa fel încât să se poată deschide și închide ca o carte.  $^{30}$ 

Tablele lui Moise sau Tablele Legii trebuie integrate tot în cadrul sau motivul "dipticelui". Din antichitate și până târziu în secolele XV-XVI, adică după descoperirea tiparului, dar chiar și ulterior acestui eveniment, dipticele au îndeplinit și rolul de forme locale de publicitate, de "jurnal" sau menționau date, nume și evenimente demne de-a fi eternizate, cunoscute și transmise generațiilor viitoare.

În literatura de specialitate, "dipticul" este cunoscut și sub numele de "Diarium"-ul sau "jurnalul" antichității.

Din diptic a evoluat "tripticul", "tetraptihul" și "poliptihul".

Tot din *diptic* a evoluat și "codexul". 31

**Sub aspect liturgic**, "dipticul" înseamnă **comemorarea** [pomenirea] la Serviciile Divine a Patriarhului, Mitropolitului și Episcopului, starețului, egumenului, adică a ierarhiei centrale și locale, precum și a stăpânirii de Stat (împărat, țar, rege, principe, domnitor, guvernator etc.). Sub aspect liturgic, din diptice a mai evoluat și **pomelnicul** viilor, morților, ctitorilor, binefăcătorilor. Arborele genealogic [=Cartea neamurilor] își are originea tot în sistemul sau genul literar de diptic.<sup>32</sup>

În acest gen literar poate fi inclusă și **Genealogia** sau **Cartea neamului lui Iisus Hristos, zămislirea, numele și nașterea**, de la începutul Sfintei Evanghelii de la Matei (**Mt. 1, 1-25** și u. 2, 1-23).

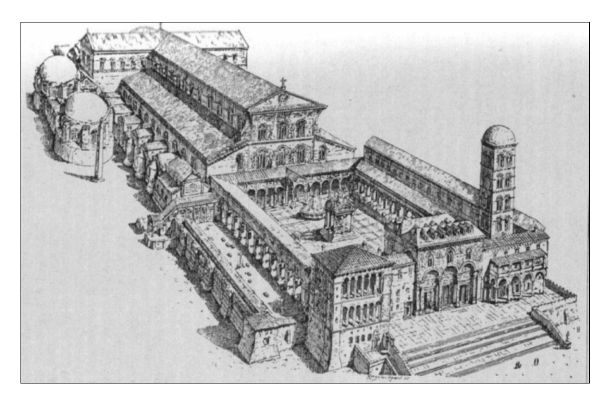
<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> **Ab Urbe condita**, titlul operei istoricului Titus **Livius**.

LITURGICA BISERICII ORTODOXE, Cursuri universitare, de Prof. Vasile MITROFANOVICI, prelucrate, completate și editate de Prof. Teodor TARNAVSCHI, și acum din nou editate și completate de Prof. Nectarie Nicolae COTLARCIUC, Arhiepiscop și Mitropolit al Bucovinei, Cernăuți, 1929, pp. 578-579. DEX îl consideră un neologism francez: «diptyque», sic! Vezi Dicționarul explicativ al Limbii Române, Ediția a II-a, Univers enciclopedic, București, 1996, p. 306. [Academia Romînă, Institutul de Linguistica "Iorgu Iordan", Conducătorul lucrării Ion COTEANU...].

Spre deosebire de sulurile de papirus, pergament sau piele obișnuită, încă din antichitate, dar și în secolele ulterioare, DIPTICELE erau constituite din două tăblițe de pergament, lemn, fildeș, os, piatră, aur sau argint, puse la un loc și prinse sau legate în balamale.

Konrad **ONASCH**, *Kunst und Liturgie der Ostkirche in Stichworten* unter Berücksichtigung der Alten Kirche, Verlag Hermann Böhlaus Nachf., Wien, Köln, Graz, 1981, pp. 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Jean Michel **HANSSENS** S.J., *La Liturgie d'Hippolyte*, ses documents-son titulaire-ses origines et son caractère, Ouvrage publié avec le concours de la Fondation Universitaire de Belgique [Deuxième édition photolithographique], Pont. Institutum Orientalium Studiorum, Roma, 1965, 594 p. [Orientalia Christiana Analecta, 155].



1. Basilica Sfântul Petru din Roma, de pe colina Vatican, construită de Sfântul Împărat Constantin cel Mare - cea veche sau prima - restaurată și amplificată de Papa Grigorie.Lcel Mare (590-604). Construcția primei Basilici Petrine a început după anul 315, adică după terminarea de zidit a Basilicii Sfântul Giovanni în Lateran. În Roma, după Sfântul Petru, Constantin cel Mare a mai construit Basilicile St. Maria Maggiore, St. Paulo fori dei Muri, St. Lorenzo, S. Clemente, S. Sabina, St. Agnese etc.

Actuala Basilică Sf. Petru din Roma a fost costruită între anii 1506-1626. Construcția începe în timpul păstoririi Papei Iulius.II.(1503-1513) și se termină sub Urban.VIII.(1623-1644).

## PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI,

Text luat din Pravila cea Mare, 1652, GLAVA 395:<sup>33</sup>

#### 1 R I M U L [=Roma Veche]

Rimului.

Preafericitului și preasfântului și tocma îngerilor, întru Hristos părintele părinților și stăpîn a toate adeveritele apostolești besearici, ca niște robi ție înainte căzând, sărutăm urmele picioarelor măriei și preasfintiei tale puteare și domnie.<sup>34</sup>

Pravila cea Mare sau *Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652*, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, București, 1962, - Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363 – 370, *glavele* sau *capitolele* 391, 392, 393 si 395). În cazul de fată, **Glava nr. 395**.

**ENCHIRIDIONU**, adeca *Carte manuale* de canóne ale unei, sântei, soborniceşti, şi apostoleşti Biserici cu Comentare, de Andreiu Baronu de Siagun'a, Sabiiu[Sibiu], în tipografi'a archidiecesana, 1871, 548 p.

<sup>34 &</sup>quot;Sf." sunt papii trecuţi în rîndul Sfinţilor; "Fer." sunt papii canonizaţi şi declaraţi doar "fericiţi", nu "sfinţi". Ernst RÖSSER, Göttliches und menschliches, unveränderliches und veränderliches Kirchenrecht, von der Entstehung der Kirche bis zur Mitte des neunten Jahrhundert, von..., Verlag Ferdinand Schöning, Paderborn, 1934, 192 p. [Görres-Gesellschaft, Heft 64].

Willibald M. PLÖCHL, Geschichte des Kirchenrechts, Band I, Das Recht des ersten christlichen Jahrtausend. Von der Urkirche bis zum großen Schisma, Zweite, erweiterte Auflage, Verlag Herold, Wien, München, 1960, 490

*Titulatura*: Sanctitatea Sa N., Servus Servorum Dei, Episcop al Romei, Vicarul Lui Iisus Hristos, Urmaşul Principelui Apostolilor, Pontifex Maximus al Bisericii Universale, Patriarhul Occidentului, Primatul Italiei, Arhiepiscop şi Mitropolit al Provinciei Bisericeşti Romane, Suveran al Statului Cetatea Vaticanului - Città del Vaticano.<sup>35</sup>

#### Lista cronologică a Papilor

- 1 **Sf. Apostol Petru**, din Bethsaida în Galilea, ?-**64 sau 67**, fost **mai întâi** în **Antiohia**, prin anii **45**, d.Hr.<sup>36</sup>
- 2 Sf. **Linus**, din Tuscia<sup>37</sup>, 67-76
- 3 Sf. Anaclet sau Clet, Romanul<sup>38</sup>, 76-88
- 4 Sf. Clemente, Romanul, 88-97
- 5 Sf. Evharisto, Grecul, 97-105
- 6 Sf. Alexandru I, Romanul, 105-115
- 7 Sf. **Sixt I**, Romanul, 115-125
- 8 Sf. Telesfor, Grecul, 125-136
- 9 Sf. **Higin**, Grecul, 136-140

p. Vezi și Hélène **PROTOPAPADAKIS-PAPAKONSTANTINOU**, *O ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΠΕΤΡΟΣ* κειμενα-εικονες, ΑΘΗΝΑΙ [Athena], 1998, 489, incl. 124 il. [ediție cu text trilingv: grecesc, francez, englez: "L'Apôtre Pierre, Textes et icônes", "The Apostle Peter, Texts and icons"]. Ediție de lux.

<sup>35</sup> Titulatura este reprodusă și în Schematismus Erzdiözese Wien 2005/2006, Stand vom Oktober 2004, Viena, 2005, p. 3.

<sup>36</sup> Cronologia Papilor, cu unele modificări, completări, corecturi și încadrări, am reprodus-o după ediția din anul 2003 a schematismului pontifical: *Annuario Pontificio, per l'anno 2003*, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, pp. 7\* - 20\*.

Privitor la cronologia Papilor, mai trebuie consultată următoarea bibliografie: *KIRCHENGESCHICHTE*, von D. Dr. Karl **BIHLMEYER**, neubesorgt von Dr. Hermann **TÜCHLE**, [18] Achtzehnte Auflage, vol. I-III, Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn, I, 1966 [Das christliche Altertum], II, 1968 [Das Mittelalter], III, 1969 [Die Neuzeit und die neueste Zeit].

**ENCHIRIDION** *Fontium Historiae Ecclesiasticae Antiquae*, quod in usum scholarum collegit Conradus **KIRCH** S.J., Editio sexta, aucta et emendata, quam curavit Leo UEDING S.J., 1947, Editorial Herder Barcelona.

**ENCHIRIDION** *Juris Ecclesiae Orientalis Catholicae*, pro usu auditorum Theologiae, et eruditione cleri graecocatholici, e propriis fontibus constructum, auctore Josepho **PAPP-SZILÁGYI** de Illyésfalva, S.S. Theologiae Doctore, Canonico graeci ritus Magno-Varadinensi, Abate tituli S. Pantelemonis de Rácz-Keve, Consiliario Regio, et insignis Ordinis Francisci Josephi I. Equite, M[agno].-Varadini [Oradea], Typis Aloysii Tichy, 1862, 633 p.

**ENCHIRIDION** *Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum* quod primum edidit Henricus **Denzinger** et quod funditus retractavit auxit notulis ornavit Adolfus **Schönmetzer** S.I., Editio XXXVI emendata, Herder Barcinone [Barcelona], Friburgi Brisgoviae [Freiburg/Br.], Romae, MCMLXXVI [1976], {Dep. legal Barcelona, 1976}, 954 p.

<sup>37</sup> Cărțile liturgice și haghiografice Romane consideră ca și martiri pe toți papii anteriori lui Silvestru I (314-335) și ca sfinți, pe cei de la Silvestru I, până la Felix IV (III), adică dintre anii 336-530. Pentru primele două secole nu sunt sigure datele privind începutul și sfârșitul pontificatului Papilor.

**GESCHICHTE** der Konzilien. Vom Nicaeum bis zum Vaticanum II, Herausgegeben von Giuseppe Alberigo, mit Beiträgen von..., Fourier Verlag Wiesbaden, 1993, 482 p. *Lexikon des Mittelalters*, VI, Artemis und Winkler Verlag, 1993, München und Zürich.

Lexikon für Theologie und Kirche, I, Band, 1957, Verlag Herder Freiburg.

Ralph-Johannes **LILIE**, *Byzanz*. **Kaiser und Reich**, 1994, Böhlau Verlag Köln, Weimar Wien, 277 p. [Böhlau Studienbücher].

38 "Romanul", adică ["originar"], din Roma sau (şi) "Latinul", spre deosebire de alți Papi, originari din diferite provincii sau de diferite **etnii**, din cadrul Imperiului Roman: "grecul", "sardul"-Sardinia, "sirianul", "dalmațianul", "africanul", "spaniolul" etc.

- 10 Sf. **Pius I**, de [al] Aquieleia, 140-155
- 11 Sf. **Anicet**, Sirianul, 155-166
- 12 Sf. **Sotir**, (grec?), din Campania, 166-175
- 13 Sf. **Elefterie**, al Nicopolei, din Epir, 175-189
- 14 Sf. **Victor I**, Africanul<sup>39</sup>, 189-199
- 15 Sf. **Zefirin**, Romanul, 199-217
- 16 Sf. Calist I, Romanul, 217-222

[Sf. **Hipolit,** Romanul, 217-235, **Antipapă**, exilat în Sardinia, a murit reconciliat cu Biserica]<sup>40</sup>

- 17 Sf. **Urban I**, Romanul, 222-230
- 18 Sf. **Ponțian**, Romanul, 21.VII.230-28.IX.235, exilat în Sardinia
- 19 Sf. **Anter**, Grecul, 21.XI.235-3.I.236
- 20 Sf. **Fabian**, Romanul, 10.I.236-20.I.250
- 21 Sf. Corneliu, Romanul,?.III.251-?.VI.253

#### [Novațian, Romanul, 251, Antipapă]

- 22 Sf. Lucian I, Romanul, 25.VI.253-5.III.254
- 23 Sf. **Stefan I**, Romanul, 12.V.254-2.VIII.257
- 24 Sf. **Sixt II**, Grecul, 30.VIII.257-6.VIII.258
- 25 Sf. **Dionisie**, de origine necunoscută, probabil grec, **daco-roman?**, din Balcani sau un alt oriental, 22.VII.259-26.XII.268
- 26 Sf. **Felix I**, Romanul, 5.I.269-30.XII.274
- 27 Sf. **Eutichie**, de [al] Luni, 4.I.275-7.XII.283
- 28 Sf. Gaius, Dalmatianul, 17.XII.283-22.IV.296
- 29 Sf. **Marcelin**, Romanul, 30.VI.296-25.X.304
- 30 Sf. **Marcel I**, Romanul, 27.V.308 (sau 26.VI.308) 16.I.309
- 31 Sf. **Eusebiu**, Grecul, 18.IV.309-17.VIII.309 (sau 310)
- 32 Sf. **Miltiade**, Africanul, 2.VII.311-11.I.314
- 33 Sf. Silvestru I, Romanul, 31.I.314-31.XII.335
- 34 Sf. Marcu, Romanul, 18.I.336-7.X.336
- 35 Sf. **Iuliu I**, Romanul, 6.II.337-12.IV.352
- 36 Sf. Liberiu, Romanul, 17.V.352-24.IX.366

[Felix II, Romanul,? 355-22.XI.365, Antipapă]<sup>41</sup>

37 Sf. **Damasus I**, Spaniol, 1.X.366-11.XII.384

[Ursin, 366-367, Antipapă]

38 Sf. **Siriciu**, Romanul, 15, 22 sau 29.XII.384-26.XI.399

<sup>39</sup> Adică din "Africa Latina" sau Africa de nord, în Tunisia, Algeria și Marocul de astăzi.

Mai vezi şi Milan **ŞESAN**, *Naşterea ideii papale*, în *Mitropolia Ardealului*, Sibiu, an VII, nr. 7-8, iulie-august, 1962, pp. 469-481. Milan **ŞESAN**, *Iliricul între Roma şi Bizanţ*, în rev. *Mitropolia Ardealului*, 5 (1960), Sibiu, nr. 3 – 4, pp. 202 – 224.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Numele din paranteză reprezintă ANTIPAPII.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Confundat în mod eronat cu un Sf. Felix, Martir din Roma, fiind trecut în rândul pontificilor romani. Din acest motiv, următorii Papi, cu numele de Felix, apar cu dublă numerotare: Felix III (II), Felixb IV (III). Antipapa Felix V ar fi putut fi astfel Felix IV.

- 39 Sf. Anastasie I, Romanul (grec de origine?), 27.XI.399-19.XII.401
- 40 Sf. **Inocentiu I**, de Albano, 22.XII.401-12.III.417
- 41 Sf. **Zosim I**, Grecul, 18.III.417-26.XI.418
- 42 Sf. **Bonifaciu I**, Romanul, 28 sau 29.XII.418-4.IX.422

## [Eulaliu, 27 sau 29.XII.418-419 Antipapă]

- 43 Sf. Celestin I, din Campania, 10.IX.422-27.VII.432
- 44 Sf. **Sixt III**, Romanul, 31.VII.432-19.VIII.440
- 45 Sf. **Leon I cel Mare**, din Tuscia, 29.IX.440-10.XI.461
- 46 Sf. **Ilarie**, Sardul, 19.XI.461-29.II.468
- 47 Sf. **Simpliciu**, de Tivoli, 3.III.468-10.III.483
- 48 Sf. **Felix III** (**II**), Romanul, 13.III.483-1.III.492
- 49 Sf **Gelasiu I**, Africanul, 1.III.492-21.XI.496
- 50 Sf. Anastasie II, Romanul (grec de origine?), 24.XI.496-19.XI.498
- 51 Sf. **Simah**, Sard, 22.XI.498-19.VII.514

## [Laurenţiu,? 498, 501-505, Antipapă]

- 52 Sf. **Hormisda**, de Frosinone, 20.VII.514-6.VIII.523
- 53 Sf. **Ioan I**, din Tuscia, Martir, 13.VIII.523-18.V.526
- 54 Sf. **Felix IV** (**III**), de Sannino, 12.VII.526-22.IX.530
- (55\*) [Dioscur (II al Alexandriei 517-520), 22.IX.530-14.X.530]<sup>42</sup>
- 55 **Bonifaciu II**, Romanul, 22.IX.530-17.X.532
- 56 *Ioan II*, având înainte numele de **Mercurie**, Romanul, 2.I.533-8.V.535 <sup>43</sup>
- 57 Sf. **Agapet I**, Romanul, 13.V.535-22.IV.536
- 58 Sf. **Silveriu**, din Campania, Martir, 1 sau 8.VI.536-11.XI.537 44
- Vigiliu, Romanul, 29.III.537-7.VI.555, impus de Belizarie
- 60 **Pelagiu I**, Romanul, 16.IV.556-4.III.561
- 61 **Ioan III**, Romanul, 17.VII.561-13.VII.574
- 62 **Benedict I**, Romanul, 2.VI.575-30.VII.579
- 63 **Pelagiu II**, Romanul, 26.XI.579-7.II.590
- 64 Sf. Grigorie I, cel Mare, Romanul, 3.IX.590-12.III.604
- 65 **Sabinian**, de Blera, în Tuscia, 13.IX.604-22.II.606
- 66 **Bonifaciu III**, Romanul, 19.II.607-12.XI.607
- 67 Sf. **Bonifaciu IV**, din regiunea Marsi, 25.VIII.608-8.V.615
- 68 Sf. **Deusdedit** sau **Adeodat I**, Romanul, 19.X.615-8.XI.618
- 69 **Bonifaciu V**, de Neapole, 25.XII.619-25.X.625
- 70 **Honoriu I**, de Campania, 27.X.625-12.X.638

<sup>\*</sup>Nu poate fi considerat Antipapă, pentru ca era încă Patriarh canonic al Alexandriei (516-520), iar urmașul său pe Tronul Sf. Marcu a fost eretic monofizit: Timotei III (517-535). În plus, a păstorit doar 22 de zile Biserica Romană, murind în data de 14 octombrie 530. A fost un Patriarh care, în uniune personală, a devenit întâistătătorul a două tronuri apostolice: cel de Alexandria Egiptului, al Sf. Marcu și cel al Romei Vechi, al Sf. Petru.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Este primul Papă care și-a schimbat numele înainte de-a urca tronul apostolic. Ioan II se numea Mercurie, înainte de-a fi ales Papă, un nume păgân.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Depus din Scaun în mod violent, în data de 29 martie 537, de către generalul romeu Belizarie (505-565), face paretisis pe data de 11 nov. 537, adică renunță la pontificat, se retrage și moare la 2 decembrie, același an.

- Severin, Romanul, 28.V.640-2.VIII.640; alegerea lui n-a fost recunoscut de Împăratul Heraclios I, care a dispus lui Isac Exarhul Ravennei să jefuiască vistieria papală și să o trimită la Constantinopol.
- **Ioan IV**, Dalmatul, 24.XII.640-12.X.642, datorită jefuirii tezaurului papal, Ioan VI a început să condamne pe față monotelismul, agreat la Curtea din Polis. Înainte acțiunea era estompată, din considerente față de bazileu.
- 73 **Teodor I**, Grecul, 24.XI.642-14.V.649
- 74 Sf. **Martin I**, de Todi, Martir,? VII.649-16.IX,655
- 75 Sf. **Eugen I**, Romanul, 10.VII.654-2.VI.657 45
- 76 Sf. **Vitaliano**, de Segni, 30.VII.657-27.I.672
- 77 **Adeodato II**, Romanul, 11.IV.672-17.VI.676
- 78 **Donus**, Romanul, 2.XI.676-11.IV.678
- 79 Sf. **Agathon**, Sicilianul (grec?), 27.VI.678-10.I.681
- 80 Sf. **Leon II**, Sicilianul, 17.VIII.682-3.VII.683
- 81 Sf. **Benedict II**, Romanul, 26.VI.684-4.V.685
- 82 **Ioan V**, Sirianul, 23.VII.685-2.VIII.686
- 83 **CONON**, origine necunoscută: Grec, **Străromân**, Albanez, Dalmatin, Ilir?; 21.X.686-21.IX.687 46

[Teodor,? 687?, Antipapă] [Pascal,? 687?, Antipapă]

- 84 Sf. **Sergiu**, Sirianul, 15.XII.687-8.IX.701
- 85 **Ioan VI**, Grecul, 30.X.701-11.I.705
- **Ioan VII**, Grecul, 1.III.705-18.X.707, a semnat şi sacționat deciziile Sinodului quinisext, din anul 691-692
- 87 **Sisiniu**, Sirianul, 15.I.708-4.II.708
- Constantin, Sirianul, 25.III.708-9.IV.715, toamna și iarna anului 710 a petrecut-o în Constantinopol. Ultimul Papă care a vizitat capitala imperială, fiind întâmpinat și tratat în mod solemn de Justinian II, care i-a sărutat picioarele
- 89 Sf. **Grigorie II**, Romanul, 19.V.715-11.II.731
- 90 Sf. **Grigorie III**, Sirianul, 18.III.731 -?.XI.741
- 91 Sf. **Zaharia**, Grecul, 10.XII.741-22.III.752

Ştefan II, Romanul, 25.III.752, păstorind o singură zi.<sup>47</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Pe data de 17 iunie 653, Sf. Papă Martin a fost capturat și deportat, aflându-se în funcțiune, iar pe data de 10 august 654 a fost hirotonit întru arhiereu și întronizat succesorul său, Sf. Papă Eugen I. În situația dată, Sf. Papă Martin n-a protestat contra acestei măsuri, pentru a nu afecta Biserica Romană și a o lăsa pe o durată de timp nedeterminată, fără un Arhipăstor canonic și liber de-a conduce destinele Bisericii.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> *Liber Pontificalis* menționează privitor la acest Papă: "... edocatus apud Siciliam, postmodum Romam veniens... ad presbyterii honorem devenit". Vezi, **Annuario Pontificio 1992**, Op. cit., p. 11\*, nota nr. 2.

Numele lui Ștefan II nu este menționat în **Liber Pontificalis** și în nici o altă catagrafie a pontificilor romani. La moartea Papei Zaharia, pe data de 22.III.752 a fost ales Ștefan II, care a murit la patru zile după ce a fost ales și la o zi după hirotonirea întru arhiereu. În conformitate cu prescripțiile canonice ale timpului, începutul pontificatului Papilor se calcula de la ziua hirotonirii întru arhiereu sau (și) a întronizării acestuia, în cazul în care noul ales era deja episcop. Ștefan II trebuie să fi murit în noaptea de 25 spre 26 martie 752. Vezi, **Annuario Pontificio 1992**, Op. cit., p. 11\*, nota nr. 3.

- **Stefan III**, Romanul, 26.III.752-26.IV.757
- 93 Sf. **Paul I**, Romanul,?.IV.sau 29.V.757-28.VI.767

[Constantin, de Nepi, 28.VI., 5.VII.767-769, Antipapă]

[Filip, 31.VII.768, ales dar nehirotonit și neîntronizat: în ziua în care a fost ales, a renunțat și a decis să revină în mănăstire, **Antipapă**] <sup>48</sup>

- **Ştefan IV**, Sicilianul, **ales la 1 august**, **hirotonit întru arhiereu la data de 7 august** 768-24.I.772 49
- **Adrian I**, Romanul, 1, 9.II.772-25.XII.795
- 96 Sf. **Leon III**, Grecul, din Roma, 26, 27.XII.795-12.VI.816
- **Ştefan V**, Romanul, 22.VI.816-24.I.817
- 98 Sf. **Pascal I**, Romanul, 25.I.817-11.II.824
- **Eugeniu II**, Romanul, ?.II.-.V.824 -?.VIII.827
- **Valentin**, Romanul, ?.VIII.827 -?.IX.827
- **Grigorie IV**, Romanul, ? 827 -?.I.844

[Ioan, ?.I.844, Antipapă]

- **Sergiu II**, Romanul, ?.I.844-27.I.847
- 103 Sf. **Leon IV**, Romanul, ? I, 10.IV.847-17.VII.855
- **Benedict III**, Romanul, ? VII, 29.IX.855-17.IV.858

[Anastasie *Bibliotecarul*, Grecul ?, ?.VIII.855 -?.IX.855, † c. 880, Antipapă]

- **Nicolae I, cel Mare**, Romanul (sau grec?), 24.IV.858-13.XI.867
- **Adrian II**, Romanul, 14.XII.867-14.XII.872
- **Ioan VIII**, Romanul, 14.XII.872-16.XII.882
- **Marin I**, Episcop de Gallese, 16.XII.882-15.V.884 <sup>50</sup>
- 109 Sf. **Adrian III**, Romanul, 17.V.884 -?.IX.885 (la 2.VI.1891, nu i s-a confirmat prăznuirea liturgică și cinstirea ca Sfânt)
- **Ştefan VI**, Romanul, ?.IX.885-14.IX.891
- **Formosus**, Episcop de Porto, 6.X.891-4.IV.896
- **Bonifaciu VI**, Romanul,?.IV.896-?.IV.896
- **Ştefan VII**, Romanul, ?.V.896-?.VIII.897
- **Roman**, di Gallese, ?.VIII.897-?.XI.897
- **Teodor II**, Romanul, ?.XII.897-?.XII.897
- **Ioan IX**, de Tivoli, ?.I.898-?.I.900

#### Secolul X

#### Saeculum obscurm

**Benedict IV**, Romanul, ?.I.-.II.900-?.VII.903

<sup>48</sup> "Eodem die" eletto e "... ad suum revertitur monasterium", vezi Annuario Pontificio 1992, Op. cit., p. 12\*, nota nr. 1.

<sup>49</sup> La începutul pontificatului sunt menționate de obicei două date: prima însemnează data alegerii noului Papă; a doua semnifică data hirotonirii acestuia întru arhiereu şi (sau) pe aceea a "încoronării", adică a **întronizării** noului Papă, în cazul în care era deja episcop.

Cunoscut şi sub numele de "Martin II", **a fost primul Papă, care era deja episcop eparhiot** (=diecezan), **înainte de-a fi fost ales pontifex maximus.** Restul au fost preoți sau episcopi titulari: Hubert **JEDIN**, *Handbuch der Kirchengeschichte*, Band III/I, p. 175.

- **Leon V**, de Ardea, ?.VII.903-?.IX.903
  - [Christofor, Romanul, ?.VII.sau?.IX.903-?.I.904, Antipapă]
- **Sergiu III**, Romanul, 29.I.904-14.IV.911
- 120 Anastasie III, Romanul, ?.IV.911-?.VI.913
- **Landon**, din Sabina, ?.VII.913-?.II.914
- **Ioan X**, din Tossignano, lângă Imola, ?.III.914 -?.V.928
- **Leon VI**, Romanul, ?.V.928 -?.XII.928
- **Ştefan VIII**, Romanul, ?.XII.928 -?.II.931
- **Ioan XI**, Romanul, ?.II.-.III.931-?.XII.935
- **Leon VII**, Romanul, 3.I.936-13.VII.939
- **Ştefan IX**, Romanul, 14.VII.939 -?.X.942
- **Marin II**, Romanul, 30.X.942 -?.V.946
- **Agapet II**, Romanul, 10.V.946 -?.XII.955
- **Ioan XII**, Ottaviano Conte de Tusculum, 16.XII.955-14.V.964, † 14 mai 965 <sup>51</sup>
- **Leon VIII**, Romanul, 4, 6.XII.963-1.III.965 <sup>52</sup>
- **Benedict V**, Romanul, 22.V.964-4.VII.966
- **Ioan XIII**, Romanul, 1.X.965-6.IX.972
- **Benedict VI**, Romanul, 19.I.973 -?.VI.974

[Bonifaciu VII, Romanul, Francone, ?.VI.-?.VII.974, prima oară, ?.VIII.984 -?.VII.985, a doua oară, Antipapă]

- **Benedict VII**, Romanul, ?.X.974-10.VII.983
- **Ioan XIV**, din Pavia, Petru, ?.XII.983-20.VIII.984
- **Ioan XV**, Romanul, ?.VIII.985-?.III.996
- 138 Grigorie V, Austriacul, Brunno, duce de Carintia, 3.V.996-18.II.999

[Ioan XVI, de Rossano, Ioan Filagato, ?.IV.997 -?.II.998, Antipapă]

- 139 Silvestru II, de Alvernia, Gerberto, 2.IV.999-12.V.1003
- 140 Ioan XVII, Romanul, Siccone, ?.VI.1003-?.XII.1003
- **Ioan XVIII**, Romanul, Fasano, ?.I.1004-?.VII.1009
- **Sergiu IV**, Romanul, Petru, 31.VII.1009-12.V.1012 <sup>53</sup>
- **Benedict VIII**, Teofilact, conte de Tusculum, 18.V.1012 –9.IV.1024

[Grigorie, ?-1012 -?, Antipapă]

- 144 Ioan XIX, Romanul, conte de Tusculum, ?.IV.-.V.1024-?? 1032
- **Benedict IX**, Teofilact, conte de Tusculum, *prima oară*, ? 1032-? 1044

<sup>51</sup> Dipticele roman începe să înregistreze numele Papilor și înainte de urcarea Tronului Apostolic.

<sup>52</sup> Leon VIII a fost ales la Sinodul din Basilica St. Petru, prezidat de împăratul Otto I (936-973).

S-a numit înainte **Os porci** sau **Bucca porca**, motiv pentru care era necesar să-și schimbe numele la începutul pontificatului. Deci schimbarea numelui a fost pentru papi la început o necesitate estetică, încetățenită ulterior și rămasă până astăzi. Primul Papă care, încă în anul 533, și-a schimbat numele a fost **Mercurie**, pentru că suna prea păgânește, devenind Ioan II (533-535), deși Biserica Ortodoxă are chiar Sfinți cu acest nume: Mercurie din Cezareea Capadociei, de neam scit, din timpul împăratului Deciu (249-251), prăznuit la 25 noiembrie, apoi Mercurie de la Pecersca (Kiev), 4 nov. și Mercurie de la Smolensk (Rusia), 24 nov. După Mercurie și-a mai schimbat numele înainte de pontificat: Ioan XII, Ottaviano Conte de Tusculum (955-964), Petru din Pavia, devenind Ioan XIV (983-984), Brunno, Duce de Carintia, devenind Grigorie V (996-999), Gerbert, devenit Silvestru II (999-1003), toți în secolul obscur. Antipapa Bonifacius.VII.(?-974 și 984-985) s-a numit înainte Francone.

- 146 **Silvestru III**, Romanul, Ioan, 20.I.1045-10.II.1045
- 147 **Benedict IX.** *a doua oară*, 10.IV.1045-1.V.1045
- 148 **Grigorie VI**, Romanul, Giovanni Graziano, 5.V.1045-20.XII.1046
- 149 **Clement II**, Germanul, de Bamberg, Suitgero Morsleben și Hornburg, 24, 25.XII.1046-9.X.1047, otrăvit
- 150 **Benedict IX**, a treia oară, 8.XI.1047-17.VII.1048
- **Damasus II**, din Bavaria, Poppone, 17.VII.1048-9.VIII.1048, după 23 de zile moare de malarie
- 152 Sf. **Leon IX**, German din Alsacia, Brunno, conte de Egisheim-Dagsburg, 12.II.1049-19.IV.1054, moare în captivitate
- 153 Victor II, German, Gebhard, conte de Dollnstein-Hirschberg, 16.IV.1055-28.VII.1057
- 154 **Ştefan X**, din Lorena, Frederic, duce de Lorena, 3.VIII.1057- 29.III.1058
- Nicolae II, din Burgundia, Gerhard, 24.I.1059-27.VII.1061
- 156 **Alexandru II**, Anselmo da Baggio (Milano), 1.X.1061-21.IV.1073 [**Honoriu II**, Veronezul, Cadalo, 28.X.1061 -? 1072, **Antipapă**]
- 157 Sf. **Grigorie VII**, de Tuscia, Hildebrand, 22.IV., 30.VI.1073-25.V.1085
- 158 Fer. **Victor III**, din Benevent, Dauferio (Desiderius), 24.V.1086-6.IX.1087 (la data de 23.VII.1887, nu i s-a confirmat cinstirea ca Fericit)
- 159 Fer. **Urban II**, Francezul, Oddone de Lagery, 12.III.1088-29.VII.1099 (la 14.VII.1881, nu i s-a confirmat cinstirea ca Fericit)
- Pascal II, de Bieda, Ravenna, Raniero, 13, 14.VIII.1099- 21.I.1118

  [Teoderic, Episcop de Sf. Rufina, ? 1100 -? † 1102, Antipapă]

  [Albert, Episcop de Sabina, ? 1102 -?, Antipapă]

  [Silvestru IV, Romanul, Maginulfo, 18.XI.1105 -? 1111, Antipapă]
- Gelasiu II, de Gaeta, Giovanni Caetani, 24.I., 10.III.1118-28.I.1119
  [Grigorie VIII, Francezul, Maurizio e Burdino, 8.III.1118 -? 1121, †?,
  Antipapă]
- 162 Calist II, Guido di Borgogna, 2, 9.II.1119-13.XII.1124
- Honoriu II, de Fiagnano (Imola), Lamberto, 15, 21.XII.1124-13.II.1130
  [Celestin II, Romanul, Tebaldo Buccapecus, ?-.XII.1124 -?, Antipapă]
- Inocențiu II, Romanul, Gregorio Papareschi, 14, 23.II.1130 -24.IX.1143

  [Anaclet II, Romanul, Pietro Petri Leonis, 14, 23.II.1130-25.I.1138, Antipapă]
  - [Victor IV, Gregorio,? 1138-29.V.1138, †?, Antipapă]
- 165 Celestin II, di Città di Castello, Guido, 26.IX., 3.X.1143 8.III.1144
- Luciu II, din Bolognia, Gerardo Caccianemici, 12.III.1144-15.II.1145
- 167 Fer. **Eugeniu III**, din Pisa, Bernardo forse dei Paganelli di Montemagno, 15, 18.II.1145-8.VII.1153 (nu i s-a confirmat prăznuirea liturgică și cinstirea ca și Sfânt, în data de 3.X.1872)
- 168 Anastasiu IV, Romanul, Corrado, 12.VII.1153-3.XII.1154
- 169 Adrian IV, Englezul, Niccolò Breakspear, 4, 5.XII.1154-1.IX.1159

170 Alexandru III, di Siena, Rolando Bandinelli, 7, 20.IX.1159-30.VIII.1181

[Victor IV, Ottaviano de Monticelo (Monticelo, Tivoli), 7.IX., 4.X.1159-20.IV.1164, <sup>54</sup> Antipapă]

[Pascal III, Guido da Crema, 22, 26.IV.1164-20.IX.1168, Antipapă]

[Calist III, Giovanni abate di Strumi (Arezzo), ...IX.1168-29.VIII.1178, <sup>55</sup> Antipapă]

[Inocențiu III, di Sezze, Lando, 29.IX.1179 -...1180, Antipapă]

- 171 Luciu III, Lucchese, Ubaldo Allucingoli, 1, 6.IX.1181-25.IX.1185
- 172 Urban III, Milanezul, Uberto Crivelli, 25.XI., 1.XII.1185-20.X.1187
- 173 **Grigorie VIII**, di Benevento, Alberto de Morra, 21, 25.X.1187-17.XII.1187
- 174 Clement III, Romanul, Paolo Scolari, 19, 20.XII.1187-...III.1191
- 175 Celestin III, Romanul, Giacinto Bobone, 30.III., 14.IV.1191-8.I.1198
- 176 **Inocențiu III**, di Gavignano (Roma), Lotario dei conti di Segni, **ales la** 8.I., **hirotonit** întru arhiereu la 22.II.1198-† 16.VII.1216 <sup>56</sup>
- 177 Honoriu III, Romanul, Cencio Savelli, 18, 24.VII.1216-18.III.1227
- 178 **Grigorie IX**, di Anagni, Ugolino dei conti di Segni, 19, 21.III.1227-22.VIII.1241
- 179 Celestin IV, Milanezul, Goffredo Castiglioni, 25, 28.X.1241-10.XI.1241
- 180 Inocențiu IV, Genovezul, Sinibaldo Fieschi, 25, 28.VI.1243-7.XII.1254
- 181 **Alexandru IV**, di Ienne (Roma), Rinaldo dei Signori di Ienne, 12, 20.XII.1254-25.V.1261
- 182 **Urban IV**, di Troyes, Giacomo Pantaléon, fost Patriarh Latin al Ierusalimului (1255-1261), 4.IX.1261-2.X.1264
- 183 **Clement IV**, Francezul, Guido Fulcodi, 5, 15.II.1265-29.XI.1268
- 184 Fer. **Grigorie X**, di Piacenza, Tedaldo Visconti, 1.IX.1271, 27.III.1272-10.I.1276 (la data de 12.IX.1713, nu i s-a confirmat prăznuirea liturgică și cinstirea ca Fericit)
- 185 Fer. **Inocențiu V**, della Savoia, Pietro di Tarantasia, 21.I., 22.II.1276-22.VI.1276 (la data de 13.III.1898, nu i s-a confirmat prăznuirea liturgică și cinstirea ca Fericit)
- 186 **Hadrian V**, Genovezul, Ottobono Fieschi, 11.VII.1276-18.VIII.1276
- **Ioan XXI**, Portughezul, Pietro Iuliani, dal nome del Padre e comunemente P. Ispano, 8, 20.IX.1276-20.V.1277 <sup>57</sup>

Gerhard **BAAKEN**, *Imperium und Papstum*, zur Geschichte des 12. und 13. Jahrhunderts, Festschrift zum 70. Geburtstag, Hgg. von Karl Augustin FRECH und Ulrich SCHIMDT, 1997, Böhlau Verlag Köln, Weimar, Wien, 357 p.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Putea să fie Victor V, numai că celălalt antipapă, Victor IV, din anul 1138, s-a supus Papei Inocentiu II, după numai două săptămâni de "antipontificat".

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> La această dată s-a supus papei Alexandru III.

fincepând cu Papa Inocențiu al III-lea, cronologia Papilor și a cardinalilor poate fi urmărită în lucrarea standard: **Hierarchia Catholica medii aevi** sive summorum pontificum, S.R.E. Cardinalium, Ecclesiarum antistitum series ab anno 1198 usque ad annum 1431 perducta (pentru vol. I), e documentis tabularii praesertim Vaticani collecta, digesta edita per Conradum **EUBEL**, S. Theol. Doct. Ord. Min. Conv. definitorem Generalem olim Apostolicum apud S. Petrum de Urbe poenitentiarium, Editio altera, **Monasterii** MDCCCCXIII, sumptibus et typis Librariae Regensbergianae [vol. I, 1913, în total nouă volume]. Următoarele opt volume au apărut după cum urmează: vol. II, 1914; III, 1923; IV, 1935; V, 1952; IV, 1958; VII, 1968; VIII, 1978; IX, 2002.

Nu a existat un Papă care să fi purtat numele de "Ioan al XX-lea", înaintea Papei Ioan XXI-lea. Stricto sensu, Petru Hispanul (=Ioan XXI) a fost în realitate Ioan XIX. Greșeala s-a comis cu ocazia redactării catagrafiilor sau dipticelor pontificale – Liber Pontificalis - de la sfârșitul secolului al XII-lea. Cu această ocazie, redactorul

- Nicolae III, Romanul, Giovanni Gaetano Orsini, 25.XI, 26.XII.1277-22.VIII.1280
- 189 **Martin IV**, Francezul, Simone de Brion, 22, II., 23.III.1281-28.III.1285 <sup>58</sup>
- 190 **Honoriu IV**, Romanul, Giacomo Savelli, 2.IV., 20.V.1285-3.IV.1287
- 191 Nicolae IV, di Ascoli, Girolamo Masci, 22.II.1288-4.IV.1292
- 192 Sf. Celestin V, di Isernia, Pietro del Murrone, 5.VII., 29.VIII.1294-13.XII.1294, † 19.V.1296 (canonizat în data de 5.V.1313)
- 193 Bonifaciu VIII, di Anagni, Benedetto Caetani, 24.XII.1294, 23.I.1295-11.X.1303
- 194 Fer. **Benedict XI**, di Treviso, Niccolò Boccasini, episcop de Ostia, Oprem (=premonstrtens) 22, 27.X.1303-† 7.VII.1304, în Perugia (la data de 24.IV.1736 nu i s-a confirmat prăznuirea liturgică și cinstirea ca Fericit)

#### **LA AVIGNON (1309-1370)**

## sau captivitatea babilonică a papilor

- 195 **Clement V**, Francezul, Bertrando de Got, Arhiepiscop, 5.VI.în Perugia, 14.XI., încoronat în Lyon **1305**-† 20.IV.1314, în Rupemonra.
- **Ioan XXII**, de Cahors, Giacomo Duèse, episcop de Portuen, ales în Lyon la 7.VIII., încoronat în Lyon la 5.IX.1316-4.XII.1334

[Nicolae V, di Corvaro (Rieti), Pietro Rainallucci, 12, 22.V.1328-25.VIII.1330, † 16.X.1333, Antipapă]

- 197 **Benedict XII**, Francezul, Giacomo Fournier, ales în Avignon 20.XII.1334, încoronat în Avignon 8.I.1335-25.IV.1342, mort în Avignon
- 198 Clement VI, Francezul, Pietro Roger, Episcop de Ostia 7, 19.V.1342-6.XII.1352
- 199 Inocențiu VI, Francezul, Stefano Aubert, 18, 30.XII.1352-12.IX.1362
- 200 Fer. **Urban V**, Francezul, Guglielmo de Grimoard, 28.IX., 6.X.1362-19.XII.1370 (la data de 10.III.1870 nu i s-a confirmat prăznuirea liturgică și cinstirea ca Fericit)

#### **DIN NOU LA ROMA**

201 **Grigorie XI**, Francezul, Pietro Roger de Beaufort, 30.XII.1370, 5.I.1371-26.III.1378 [la Roma și la Avignon], mort la Roma

#### **ANTIPAPI**

sau

marea schismă papală din Apus (1378-1449), cu sinoadele conciliariste de la Pisa (1409), Konstanz (1414-1418) și Basel (1431-1447)

a) la *Avignon* (1378-1423)

[Clement VII, Roberto dei conti del Genevois, 20.IX., 31.X.1378-16.IX.1394]

dipticelui a divizat și atribuit pontificatul Papei Ioan XIV (983-984) la doi papi, adică la două persoane. Același redactor l-a trecut pe Antipapa Ioan XVI (997-998) în șirul papilor canonici. În mod normal, Papa Ioan XVII ar fi trebuit să fie Ioan al XVI-lea.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Sunt considerați cu numele de "Martin" și papii Marin I (882-884) și Marin II (942-946). Papa Martin I cel Sfânt a păstorit între anii 649-655.

[**Benedict XIII**, Aragonezul, Pietro de Luna, 28.IX., 11.X.1394-23.V.1423, deși **depus** de două concilii: la Pisa, în data de 5.VI.1409 și la Konstanz, în data de 26 iulie 1417, a continuat să rămână în Scaun până la moarte]

#### b) la *Pisa* (1409-1415)

[Alexandru V, din insula Creta, Pietro Filargo, 26.VI., 7.VII.1409-3.V.1410]

[**Ioan XXIII**, di Napoli, Baldassare Cossa, 17, 25.V.1410-29.V.1415 depus la Conciliul de la Constanța (Konstanz), † 22.XI.1419]

### c) la Valencia (1423-1430)

[Clement VIII, Gil Sánchez Muñoz, 10.VI.1423-26.VII.1429 renunță, † 28.XII.1447]

[**Benedict XIV**, Bernardo Garnier, 12.XI.1425 -? 1430, **Antipapă** pentru Clement VIII în Valencia]

## d) la *Basilea* [Basel] (1439-1449)

[**Felix V**, della Savoia, Amedo duca di Savoia, 5.XI.1439, 24.VII.1440-7.IV.1449 paretisis; † 7.I.1451]

- 202 **Urban VI**, di Napoli, Bartolomeo Prignano, ales la Roma, pe data de 8 aprilie, încoronat la 18.IV.1378-15.X.1389
- 203 **Bonifaciu IX**, di Napoli, Pietro Tomacelli, 2, 9.XI.1389-1.X.1404
- 204 Inocențiu VII, di Sulmona, Cosma Migliorati, 17.X., 11.XI.1404-6.XI.1406
- 205 **Grigorie XII**, Venețianul, Angelo Correr, 30.XI., 19.XII.1406-4.VII.1415 paretisis, † 18.X.1417
- 206 **Martin V**, Romanul, Oddone Collona, ales la Konstanz 11 nov. 1417, hirotonit şi încoronat la 21.XI.1417-20.II.1431
- 207 Eugen IV, Venețianul, Gabriele Condulmer, 3, 11.III.1341-23.II.1447
- 208 Nicolae V, di Sarazana, Tommaso Parentucelli, 6, 19.III.1447-24.III.1455
- 209 Calist III, di Játiva (Valencia), Alonso de Borja, 8, 20.IV.1455-6.VIII.1458
- 210 Pius II, di Siena, Enea Silvio Piccolomini, 19.VIII., 3.IX.1458-14.VIII.1464
- 211 **Paul II**, Venețianul, Pietro Barbo, 30.VIII., 16.IX.1464-26.VII.1471
- 212 Sixt IV, di Savona, Francesco della Rovere, 9, 25.VIII.1471-12.VIII.1484
- 213 Inocențiu VIII, Genovezul, Giovanni Battista Cibo, 29.VIII., 12.IX.1484-25.VII.1492
- 214 **Alexandru VI**, di Játiva(Valencia), Rodrigo de Borja, 11, 26.VIII.1492-18.VIII.1503 <sup>59</sup>
- Pius III, di Siena, Francesco Todeschini-Piccolomini, 22.IX., .I., 8.X.1503-18.X.1503
- 216 **Iuliu II**, di Savona, Giuliano della Rovere, 31.X., 26.XI.1503-21.II.1513
- Leon X, Florentinul, Giovanni de' Medici, 9, 19.III.1513-1.XII.1521
- 218 Adrian VI, Germanul, de Utrecht, Adriano Florensz, 9.I., 31.VIII.1522-14.IX.1523
- 219 Clement VII, Florentinul, Giulio de' Medici, 19, 26.XI.1523-25.IX.1534
- 220 **Paul III**, Romanul, Alessandro Farnese, 13.X., 3.XI.1534-10.XI.1549
- 221 Iuliu III, Romanul, Giovanni Maria Ciocchi del Monte, 7, 22.II.1550-23.III.1555

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ar fi trebuit să fie Alexandru "al V-lea", pentru că cel de la Conciliul din Pisa (1409-1410), Alexandru al V-lea (1409-1410) era un papă necanonic.

- 222 Marcel II, di Montepulciano, Marcello Cervini, 9, 10.IV.1555-1.V.1555
- Paul IV, di Napoli, Gian Pietro Carafa (Grecul), 23, 26.V.1555-18.VIII.1559
- 224 **Pius IV**, Milanezul, Giovan Angelo de' Medici, 25.XII.1559, 6.I.1560-9.XII.1565
- 225 Sf. **Pius V**, di Bosco (Alessandria), Antonio (Michele) Chislieri, 7, 17.I.1566-1.V.1572 [*beatificat* (declarat Fericit) pe data de 27.IV.1672, *canonizat* (trecut în rândul Sfinților), pe data de 22.V.1712]
- 226 **Grigorie XIII**, Bolognezul, Ugo Boncompagni, 13, 25.V.1572-10.IV.1585, prin bulla **Inter gravissimas**, din anul **1582**, îndreptează calendarul Iulian, hotărând ca data de 4 octombrie să devină 15 octombrie
- 227 **Sixt V**, di Grottammare (Ripatransone), Felice Peretti, 24.IV., 1.V.1585-27.VIII.1590
- 228 Urban VII, Romanul, Giambattista Castagna, 15.IX.1590-27.IX.1590
- 229 Grigorie XIV, di Cremona, Niccolò Sfondrati, 5, 8.XII.1590-16.X.1591
- 230 Inocențiu IX, Bolognezul, Giovan Antonio Facchinetti, 29.X., 3.XI.1591-30.XII.1591
- 231 Clement VIII, Florentinul, Ippolito Aldobrandini, 30.I., 9.II.1592-3.III.1605
- 232 Leon XI, Florentinul, Alessandro de' Medici, 1, 10.IV.1605-27.IV.1605
- 233 **Paul V**, Romanul, Camillo Borghese, 16, 29.V.1605-28.I.1621
- 234 **Grigorie XV**, Bolognezul, Alessandro Ludovisi, 9, 14.II.1621-8.VII.1623
- 235 Urban VIII, Florentinul, Maffeo Barberini, 6.VIII., 29.IX.1623-29.VII.1644
- 236 Inocențiu X, Romanul, Giovanni Battista Pamphili, 15.IX., 4.X.1644-7.I.1655
- 237 **Alexandru VII**, di Siena, Fabio Chigi, 7, 18.IV.1655-22.V.1667
- 238 Clement IX, di Pistoia, Giulio Rospigliosi, 20, 26.VI.1667-9.XII.1669
- 239 Clement X, Romanul, Emilio Altieri, 29 IV, 11.V.1670-22.VII.1676
- 240 Fer. **Inocențiu XI**, di Como, Benedetto Odescalchi, 21.IX., 4.X.1676-12.VIII.1689 (beatificat în data de 7.X.1956)
- 241 Alexandru VIII, Venețianul, Pietro Ottoboni, 6, 16.X.1689-1.II.1691
- 242 Inocentiu XII, di Spinazzola (Venosa), Antonio Pignatelli, 12, 15.VII.1691-27.IX.1700
- 243 Clement XI, di Urbino, Giovanni Francesco Albani, 23, 30.XI., 8.XII.1700-19.III.1721
- 244 Inocențiu XIII, Romanul, Michelangelo dei Conti, 8, 18.V.1721-7.III.1724
- 245 **Benedict XIII**, di Gravina, Pietro Francesco (Vincenzo Maria) Orsini, 29.V., 4.VI.1724-21.II.1730
- 246 Clement XII, Florentinul, Lorenzo Corsini, 12, 16.VII.1730-6.II.1740
- 247 **Benedict XIV**, Bolognezul, Prospero Lambertini, 17, 22.VIII.1740-3.V.1758
- 248 Clement XIII, Venețianul, Carlo Rezzonico, 6, 16.VII.1758-2.II.1769
- 249 **Clement XIV**, di S. Arcangelo (Rimini), Giovanni Vincenzo Antonio (Lorenzo) Ganganelli, 19, 28.V., 4.VI.1769-22.IX.1774
- 250 Pius VI, di Cesena, Giannangelo Braschi, 15, 22.II.1775-29.VIII.1799
- Pius VII, di Cesena, Barnaba (Gregorio) Chiaramonti, 14, 21.III.1800-20.VIII.1823
- 252 **Leon XII**, di Genga (Fabriano), Annibale della Genga, 28.IX., 5.X.1823-10.II.1829
- 253 **Pius VIII**, di Cingoli, Francesco Saverio Castiglioni, 31.III., 5.IV.1829-30.XI.1830
- 254 **Grigorie XVI**, di Belluno, Bartolomeo Alberto (Mauro) Cappellari, 2, 6.II.1831-1.VI.1846

- 255 **Pius IX**, di Senigalia, Giovanni Maria Mastai Ferretti, 16, 21.VI.1846-7.II.1878
- Leon XIII, di Carpineto (Anagni) Gioacchino Pecci, 20.II., 3.III.1878-20.VII.1903
- 257 **Pius X**, di Riese (Treviso), Giuseppe Sarto, 4, 9.VIII.1903-20.VIII.1914 (beatificat 3.VI.1951, canonizat 29.V.1954)
- 258 **Benedict XV**, Genovezul, Giacomo della Chiesa, 3, 6.IX.1914-22.I.1922
- 259 **Pius XI**, di Desio (Milano), Achille Ratti, 6, 12.II.1922-10.II.1939
- 260 **Pius XII**, Romanul, Eugenio Pacelli, 2, 12.III.1939-9.X.1958
- **Ioan XIII**, di Sotto il Monte (Bergamo), Angelo Giuseppe Roncalli, 28.X., 4.XI.1958-3.VI.1963
- 262 Paul VI, di Concesio (Brescia), Giovanni Battista Montini, 21, 30.VI.1963-6.VIII.1978
- 263 Ioan Paul I, di Forno di Canale (Belluno), Albino Luciani, 26.VIII., 3.IX.1978-28.X.1978
- 264 **Ioan Paul II**, di Wadowice (Cracovia), Karol Wojtiła, 16, 22.X.1978-2.IV.2005
- 265 **Benedict XVI**, din Bavaria, München-Roma, Joseph Ratzinger, 19, 24 aprilie 2005 –

## II. Biserica Italo-Greacă 60

Singura instituție teritorială a italo-grecilor din Italia, este Mănăstirea Abație cu jurisdicție teritorială de la **Grottaferrata**, așezată în partea de sud a orașului Roma și fondată în anul 1004, de către călugărul ortodox Sf. Nil, venit acolo din sudul Italiei. Ei sunt de rit bizantin și se aflau sub jurisdicția Romei Vechi încă înainte de schisma din anul 1054, ca de altfel toate celelalte colonii grecești din Italia (Veneția, Ancona, Ravenna, Rimini, Bari, Sicilia, Sardinia), Franța (Corsica, Marsilia etc.), Malta, Spania, adică din jumătatea de vest a bazinului Mării Mediterane. Astăzi, italo-grecii împreună cu Arberes, adică cu italo-albanezii, formează o singură grupă sau familie de limbă liturgică și de rit bizantin. Au mai rămas însă foarte puțini italo-greci de rit bizantin, pentru că în decursul secolelor s-au asimilat sau au fost asimilați, atât ca etnie, cât și ca entitate liturgică, devenind romano-catolici și "italieni". Doar numele le mai trădează la unii originea grecească, iar amintirea, pe cea liturgică, de rit bizantin. Preoții și credincioșii italieni de rit latin au fost foarte duri și intoleranți față de italo-greci și italo-albanezi, deși erau uniți cu Roma; au fost mai răi chiar și decât musulmanii, cu care creștinii ortodocși, în schimbul taxelor și peșcheșurilor cerute de acestia, cei din urmă, mai puteau încă și negocia... Din anul 1937, Abatele de la Grottaferrata este și Episcop cu jurisdicție teritorială asupra celor peste o sută de credincioși italo-greci din jurul Mănăstirii. Din anul 1994, Abatele-Episcop de Grottaferrata este Arhimandritul Marco Petta.

Teodoro **MINISCI**, **Santa Maria di Grottaferrata**, *La Cheisa e il Monasterio*, Breve Monografia, III Edizione, Tipografia Italo-Orientale "S. Nilo", Grottaferrata, 1976, 123 p. incl. il. Vezi și **Liturgia delle ore italo-bizantina**. **Rito di Grottaferrata**, Introducere și traducere în italiană, de Stefano **Parenti** (= **Monu-menta**, **studia**, **instrumenta liturgica**. Vol. 12) Città del Vaticano, 2001.

## III. Biserica Italo-Albaneză

Etnia Italo-Albaneză, din familia de rit bizantin, din Italia, este a doua ca vechime, după aceea a italo-grecilor, aflată astăzi pe cale de dispariție. La ora actuală, în Italia, mai trăiesc 98.000 de italo-albanezi, cu care sunt amestecați și italo-grecii, mai ales în Calabria și Sicilia. Italo-albanezii au fost creștinii ortodocși, originari din sudul Albaniei și din Epir, dar și din alte regiuni din Balcani, care s-au refugiat în Italia, pentru a-și putea păstra credința creștină. Ei au fugit de frica turcilor, din regiunile cucerite sau pe punctul de-a fi înrobite de turcii musulmani. La sfârșitul secolului al XV-lea, regele Neapolelui le-a acordat scutiri și libertăți cetățenești și bisericești. Parohiile de rit bizantin erau supuse episcopului Latin local, în conformitate cu deciziile Conciliului Lateran IV, fapt care a dus la absorbirea lor în ritul romano-catolic și italienizarea albanezilor și a grecilor. Din când în când mai venea câte un Episcop ortodox, fugit din Răsărit, care, declarându-se unit, mai putea exersa unele funcțiuni liturgice pentru grecii și albanezii din aceste părți.

Papa Benedict XIV (1740-1758), în anul 1742, a încercat să reglementeze situația grecilor și albanezilor de rit bizantin din Italia, prin Bulla **Etsi pastoralis**, prin care se menționa că nu s-a dorit latinizarea acestor două grupe etnice și liturgice din Italia. Din păcate, ei erau deja latinizați, deci trebuia intervenit mai devreme. Lucrurile s-au tărăgănat și abia în anul 1919 (deci după 177 de ani, de la Bulla din anul 1742) s-a creat prima Eparhie de rit bizantin, pentru italo-albanezi, la **Lungro**, în Calabria, de care țin 27 de parohii, iar în anul 1937, s-a creat a doua Eparhie, **Piana** degli Albanesi, în Sicilia, cu 15 parohii. Aceste două eparhii au adoptat apoi calendarul gregorian și folosesc trei limbi liturgice: greacă, albaneză și mai ales italiană. 61

Aceste două eparhii au și o parohie în diaspora. Este vorba de Parohia italo-greco-albaneză, de rit bizantin, din New York. În ultimii ani, mai precis în anul 2002, cele două eparhii, de Lungro și Piana, împreună cu Abatele-Arhiereu, cu jurisdicție teritorială, de la Mănăstirea Grottaferrata (zonă în care au trăit mulți italo-greci), formează o **Confederație Sinodală**, pentru nevoile liturgice, de limbă, rit, probleme pastorale și de jurisdicție teritorială și personală, ale grecilor și albanezilor catolici de rit bizantin din Italia, în care este implicat și Colegiul Grec, din Roma.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Ein Leitfaden, mit Beiträgen von Grigorios Larentzakis und Philipp Harnoncourt, Hgg. Im Auftrag von Pro Oriente – Sektion Graz, aus Anlaß der Zweiten Europäischen Ökumenischen Versammlung, Andreas Schnider – Verlagsatelier, Graz, 1997, p. 99.

## IV. Scaune Patriarhale<sup>62</sup>

## a. Unite<sup>63</sup>

de Alexandria: al Copților, unit din 15 august 1824, restaurat la 26 noiembrie 1895, cu

sediul în Cairo;

al Melkiților uniți, vezi Antiohia;

de Antiohia: al Sirienilor monofiziți, unit, din anul 1774, Patriarhat din anul 1781 cu sediul

în Beirut, Liban;

al greco-arabilor Melkiți, unit din anul 1724, respectiv 1729, cu sediul în

Damasc; din anul 1838, Patriarhul melkit unit de Antiohia poartă titlul:

"Patriarh al Antiohiei, al întregului Orient, al Alexandriei și

Ierusalimului";

al Maroniților, cu titlul și de "Batrun și Sarba", unit înainte de anul 1215, cu

sediul în Bkerké (Maron), Liban;

de Ierusalim: al Melkiților uniți, vezi Antiohia;

de Babilon [de Seleucia, Ktesifon, Mossul, Babilon şi Bagdad]:

*al nestorienilor*, (Babilonia dei Caldei), unit din 20 aprilie 1553, cu sediul în Bagdad, Irak;

**de Sis în Cilicia**: *al Armenilor, uniți* (ortodocși a. 294), din 26 noiembrie 1742, cu sediul în Beirut, Liban;

Primas de Târnovo, azi Veliko Târnovo, unit 1203-1235, Primas Blachiae et Bulgariae sau Primas Blachorum et Bulgarorum;

Primas Armenorum, unit, fondat în anul 1830, cu Scaunul la Constantinopol;

<sup>62</sup> Annuario Pontificio, per l'anno 2003, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, capitolul "Patriarcati" pp. 3–8. Vezi şi supra, capitolul Note Storiche, pp. 1682-1683. Pavel FLORENSKI, ICONOSTASUL, Traducere şi cronologie de Boris BUZILĂ, Fundația Anastasia, 1994, Bucureşti, 253 p.

I *Patriarcati orientali nel primo millennio*, Relazioni del Congresso tenutosi al Pontificio Istituto Orientale nei giorni 27-30 Dicembre 1967, [I. Žužek, W. De Vries, V. T. Istavridis, I. Anastasiou, Ortiz de Urbina, J. Masson, Loutfi Laham, +G. Amadouni, W. Macomber, I. Dujčev], Pont. Inst. Stud. Orientalium, Roma, 1968, 221 p. [=Orientalia Christiana Analecta, nr. 181].

Privitor la Patriarhii uniți (alegere, drepturi, îndatoriri, sinoade, jurisdicție), vezi canoanele 55-150, din CCEO, Roma, 18 octombrie, 1990. Pentru istoria lor, vezi ROM und die Patriarchate des Ostens, von Wilhelm de VRIES, unter Mitarbeit von Octavian BÂRLEA, Josef GILL, Michael LACKO, Verlag Karl Alber, Freiburg, München, 452 p. (=Orbis Academicus Verlag Karl Alber, Freiburg, München).

Augustino **THEINER** et Francisco **MIKLOSICH**, *Monumenta spectantia ad unionem Ecclesiarum Graecae et Romanae maiorem partem e sanctioribus Vaticani Tabulariis* edita ab..., cum tabula, Vindobonae, Guilelmus Braumueller, 1872, 64 p. + 1 pl.

Dr. Cornelius WILL, Acta et scripta quae de controversiis Ecclesiae Graecae et Latinae saeculo undecimo composita extant ex probatissimis libris emendatora edidit diversitatem lectionis enotavit annotationibus instruxit..., praecedunt prolegomena de controversiarum inter graecos et latinos agitarum ratione origine et usque ad XI. Saeculum progressu, Lipsiae [Leipzig] et Marpurgi [Marburg], MDCCCLXI, 1861, 272 p.

**BASSAM** Tibi, *Kreuzzug und Djihad*. Der Islam und die christliche Welt, W. Goldmann Verlag, München, 2001, 319 p.

Wilhelm **BAUM**, *Die Verwandlungen des Mythos vom Reich des Priesterkönigs Johannes*, Rom, Byzanz und die Christen des Orients im Mittelalter, Verlag Kitab, Klagenfurt, 1999, 438 p.

Athanasius ANTIOCHENUS, Historiae Patriarchatus Antiocheni graece versae fragmentum, praevia dedicatione graeca ad Constantinum Basarabam Vrancovanum a. 1702, s.a., s.l., Cotă [=Signatur] nr. 9746 în Bibl. Naţ. Viena [Ö.N.B., Wien].

Arabes et bédouins, par A. F., în Échos d'Orient, Paris, I, (1897-1898), pp. 173-179.

\_

## b. Latine <sup>64</sup>

de Constantinopol, rezidențiali 1204-1261, titulari 1261-1964; 65

de Alexandria, doar titulari, 1209-1964;

Nicolaus, 1209-1223

de Antiohia, rezidențiali 1098-1268, titulari 1269-1964;

**Aimericus**, 1142-1187

Radulfus, 1188-1200

- de Ierusalim, al latinilor, adică romano-catolic, 1099-1291, din anul 1131 cu reședința la Sf.

  Ioan din Akra, unde rezida și regele Ierusalimului. Titular, între anii
  1292-1847. Restaurat cu Patriarhi rezidențiali, la 23 iulie 1847, cu sediul
  în Ierusalim și jurisdicție pentru latinii din Palestina, Transiordania și
  Cipru;<sup>66</sup>
- de Aquileia, 285 Episcopie, Mitropolie, sec. IV, recunoscută de Roma în sec. V, latină, dar de tradiție răsăriteană alexandrină, Patriarhie, din anul 553, recunoscută de Papa în anul 699; din anul 1348 cu sediul la Udine, desființată în anul 1751;
- de Grado, al latinilor, cu titlul "de Aquileia Grado", de tradiție alexandrină și romană, din anul 606 și recunoscut de Papa în anul 731, primește Primatul asupra Istriei și Veneției, unde rezidează ocazional, transferat și cu titlul "Patriarh rezidențial de Veneția", din anul 1457;
- al Indiei Occidentale, din 11 mai 1524, Indiarum Occidentalium, al latinilor, neocupat sau abolit:
- al Indiei Orientale, al latinilor, Indiarum Orientalium, cu sediul în Goa, India;
- **de Lisabona** [**Lisboa**], al latinilor portughezi, sec. IV, Mitropolie 10 noiembrie 1394, Patriarhat 7 noiembrie 1716, cu drepturi primațiale;
- **de Veneția**, al latinilor italieni, de Aquileia și Grado, rezida numai în Veneția din anul 774, fondat cu titlul "de Veneția" la 8 octombrie 1457;

\_

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Pentru Patriarhii latini, vezi şi Canonul nr. 438 din CIC, Roma, 1983: Can. 438 "Patriarchae et Primatis titulus, praeter praerogativam honoris, nullam in Ecclesia latina secumferit regiminis potestatem, nisi de aliquibus ex privilegio apostolico aut probata consuetudine aliud constet." Vezi Annuario Pontificio, per l'anno 2003, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, capitolul "Patriarcati" pp. 3-8. Vezi şi supra, capitolul Note Storiche, pp. 1682-1683

Willibald M. **PLÖCHL**, **Geschichte des Kirchenrechts**, Band I, Das Recht des ersten christlichen Jahrtausend. Von der Urkirche bis zum großen Schisma, Zweite, erweiterte Auflage, Verlag Herold, Wien, München, 1960, 490

p.
 Cei patru patriarhi latini, din Constantinopol, Alexandria, Antiohia şi Ierusalim, împreună cu Papa, formau Pentarhia de rit latin, fiind confirmați la Conciliul Lateran IV, din anul 1215.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Compară Canonul 438 din CIC, Roma, 1983, cu canonul 271, din CIC, Roma, 1917: Can. 271 "Patriarchae aut Primatis titulus, praeter praerogativam honoris et ius praecedentiae ad normam can. 280, nullam secumfert specialem iurisdictionem, nisi iure particolari de aliquibus aliud constet." Mai vezi si canoanele 280 și 347 din același CIC, 1917.

## c. Colegiul Cardinalilor 67

Cardinalii – cardo (pivot, punct principal, stâlp) – constituiau inițial gremiul format din cei şase episcopi suburbicari, împreună cu **preoții** celor aproximativ **25** de titluri de biserici cvasiparohiale din Roma, precum și cei şapte (ulterior 14) diaconi din jurul Papei. După Papă, ei semnau și documentele sinodale romane și alte acte de cancelarie romană, în ordinea amintită: episcopi, preoți și diaconi cardinali. Episcopii suburbicari (din periferia și împrejurimile Romei) erau sfătuitorii și colaboratorii Papei, activând și ca funcționari înalți în Curia Romană și în guvernarea Statului Papal (miniștri). De la început și până astăzi, cardinalii sunt împărțiți în trei "ordine" sau grupuri: cardinali *episcopi*, cardinali *prezbiteri* și cardinali *diaconi*.

Situația s-a menținut astfel până în secolul al XI-lea, când noțiunea de cardinal a devenit nu numai o funcție în curia romană, ci și un titlu sau rang onorific, începând să fie cooptați în acest gremiu și preoți și călugări, mai ales cluniacenzi. De prin secolul al XII-lea, au început să fie cooptați în gremiul cardinalilor și episcopii din afara Romei sau chiar din afara Italiei. Primul episcop cunoscut, din afara Italiei, care a fost "creat" cardinal, a fost Arhiepiscopul de Mainz, în anul 1163.<sup>68</sup>

Sinodul din Lateran, din anul 1059, a hotărât ca, la alegerea Papei, numai cardinalii să aibă dreptul de vot. Gremiul cardinalilor s-a organizat în "colegiul cardinalilor" abia în anul 1150, având un "decan" în frunte, pe episcopul de Ostia (portul Romei, la Mediterană) și un "cammerar" sau tezaurier, care să administreze averea Colegiului Cardinalilor. În anul 1059 s-a dat decretul privind modul de alegere al Papei, unde cardinalii îndeplineau o funcție determinantă, iar din anul 1179 exclusivă. Din anul 1179 și până astăzi, alegerea noului Papă este doar de competența Colegiului Cardinalilor, în conclavă. <sup>69</sup>

Până în secolele XIII-XIV numărul cardinalilor nu depășea 30 de persoane. Papa Sixt V, în anul 1586, a ridicat numărul cardinalilor la 70, decizie pe care Papa Ioan XXIII a abrogat-o la data de 15 decembrie 1958. În plus, la data de 15 aprilie 1962, Papa Ioan XXIII a mai stabilit ca în colegiul Cardinalilor să fie creați numai arhierei, nu preoți, diaconi sau laici. Astăzi, numărul cardinalilor nu mai este limitat. Titlul de Patriarh unit urmează după cel de Cardinal, iar Papa Paul VI i-a integrat și pe aceștia în Colegiul Cardinalilor, prin Motu Proprio, din 11 februarie 1965: adică funcția de Patriarh unit determinând crearea lor în Colegiul Cardinalilor. Această întâietate a titlului de cardinal, față de titlul și funcția de patriarh, constituie chiar și astăzi o mare umilire pentru Biserica Răsăritului. Eugeniu V, în anul 1439 a început să creeze cardinali și din rândul Patriarhilor latini și uniți. Primii arhierei răsăriteni, deveniți cardinali, au fost chiar obligați să treacă la ritul latin, cum a fost cazul mitropoliților Bessarione sau Visarion al Niceei (1439), Isidor

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Annuario Pontificio, per l'anno 2003, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, p. 1681.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Termen tehnic, cardinalii sunt "creați" de Papă, nu numiți.

Privitor la Colegiul Cardinalilor vezi Annuario Pontificio, per l'anno 2003, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, p. 1681; Rupert BERGER, Kleines liturgisches Wörterbuch, Herder Bücherei, Freiburg/Br., Basel, Wien, 1969, p. 198; JEDIN, Handbuch der Kirchengeschichte, 11 vol. (I, II/1+2+3, III/1+2, IV, V, VI/1+2, VII), Sonderausgabe, 30 - sec. XX, Unveränderter Nachdruck der Sonderausgabe von 1985, Herder Freiburg, Basel, Wien, 1999<sup>4</sup>, [1962¹, 1965², 1985³], vol. III/1, pp. 494-495; Ludwig HERTLING SJ, Geschichte der Katholischen Kirche, Gekürtzte Ausgabe: Von der Gründung der Kirche bis zu Clemens XII (†1740), St. Benno-Verlag GMBH Leipzig, 1983, p. 148.

de Kiev (1439) și a proin patriarhului ecumenic Grigorie III Mammas (după 1450).<sup>70</sup> Evoluția gremiului cardinalilor, cu decizia privind alegerea Papei, trebuie înțeleasă în contextul luptei pentru învestitură, împotriva simoniei romane, a nepotismului, a reformei administrative și a cancelariei curiale romane, a generalizării celibatului obligatoriu la preoții latini, acțiuni în care s-au implicat foarte mult cardinalii Hildebrand (de la Abația de Cluny) de St. Paul, Roma și Humbert de Sliva Candida.

## d. Primat, Arhimitropolit sau Exarh în Biserica Romană<sup>71</sup>

- 1. Până la Conciliul Vatican I (1869-1870), respectiv până la reforma din anul 1967
- Primatul Italiei, Primas totius Italiae, Episcopul Romei, Patriarh al Apusului, Sfântul Părinte Papa;
- în spațiul Italiei mai erau Primatul de Pisa, 1133, pentru Corsica și Sardinia;

Primatul de Palermo, 1099, Pentru Sicilia;

de Milano, sec. IV, a doua Mitropolie, după Sfântul Scaun în Italia;

- Primatul Cartaginei, Primas Africae, pentru întreaga Africa Latina, din secolul IV, până după anul 1076, reînnoit în anul 1893;
- Din secolul IV, fiecare Mitropolit al capitalei unei provincii din Imperiul Roman avea un oarecare rang de primat față de Eparhiile respectivei provincii. Titlul de "Primat" l-au purtat mai târziu și Vicarii sau Legații Papali, din diferite zone ale lumii creștine sau din regiunile cu caracter misionar sau prozelit.
- Vicariatul Thesalonicului, cu un Legat Papal, înființat în anul 380, de către Papa Damasus (366-384), Vicariat, din anul 417;
- Din anul 417, Primat, în calitate de Legatus natus, pentru Mitropoliții din: Thesalonik (în Imperiul Romeu) și Arles in Gallia de vest;
- Mai târziu devin Scaune primațiale și cele din: Metz; Sens; Rouen; Narbonne; Bourges; Vienne; Lyon; Reims, toate în spațiul francez;
- În spațiul Spaniolo-Portughez, apar Scaunele din Toledo, recunoscut în anul 1088; din Tarragona-Barcelona; Sevilla, pentru Andaluzia și Portugalia; din Lisabona, de la 1716 Patriarh; Braga, sec. XII, pentru Portugalia;
- spațiul German, Mainz Primas Germaniae, din anul 775 și 1032; mai târziu ajunge în concurență cu cei din Trier, Primas din anul 1016; Magdeburg, din anul 968; Köln, din anul 1052; Salzburg, Austria (a. 700 Episcopie și din 798 Mitropolie,

Vezi Canonul nr. 438 din CIC, Roma, 1983. Privitor la Scaunele primațiale și evoluția acestui titlu în Apus, vezi Lexikon für Theologie und Kirche, zweite neubearbeitete Auflage des kirchlichen Handlexikons..., Hgg. Von Dr. Michael BUCHBERGER; achter (8) Band, *Patron bis Rudolf*, Freiburg i. Br., 1936, col. 475-476.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Ioan Marin MĂLINAŞ, *De te voi uita Constantinopol!* sau privitor la evenimentele de la 10 august 626, 13 aprilie 1204 și 29 mai 1453, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, pp. 88-100 / *If I forget you, Constantinople!*, or about the events of August 10, 626, April 13, 1204 and May 29, 1453, Sedan Publishing House, Cluj-Napoca, 2004, pp. 88-100.

putere primațială efectivă, din anul 1026 și 1072), reconfirmată în anul 1648, până în anul 1803 Prinț Arhiepiscop, cu titlu ereditar;

pentru Germania, în anul 1806, Scaunele primațiale au fost cumulate de un singur ierarh, prin crearea funcției de "Prinț Primat suveran", în persoana Arhiepiscopului Cancelar Imperial Karl Theodor von Dalberg și "Arhiepiscop" de Regensburg.

pentru spațiul danezo-scandinavic, Bremen și Hamburg;

pentru Suedia, Lund, din anul 1104;

pentru Regatul Ungariei, Esztergom, Strigoniu, Episcopie sec. X?, din anul 1001 Mitropolie, Primas din anul 1291;

pentru Polonia și Lituania, Gnieseno, din anul 1416, reînnoit în anul 1871;

- pentru Marea Britanie, de Canterbury, Primas totius Angliae, constituit de Papa Honoriu I (625-638); la care se mai adaugă ulterior și cel de York, Primas Angliae; de Armagh Primat al Irlandei, din anul 1191; de St. Andrews Primat al Scoției, din anul 1472;
- de Târnovo, azi Veliko Târnovo, unit, 1203-1235 Primas Blachiae et Bulgariae sau Primas Blachorum et Bulgarorum;

Primas Armenorum, unit, fondat în anul 1830, cu Scaunul la Constantinopol;

- de Praga, pentru Bohemia;
- de Lyon, Primas Galliae, Franța;
- de Rouen, Franța
- de Mecheln, Belgia;
- de Antivari, Montenegro;
- de Skutari, Albania
- de Bahia S. Salvador, Brazilia;
- de Salerno, Italia;
- 2. Actualii Primați după reforma din anul 1967 72
- al Italiei, Primas totius Italiae, Episcopul Romei, Patriarh al Apusului, Sfântul Părinte Papa;
- de Tarragona, Spania, Episcopie sec. I, Mitropolie sec. V. (vezi și Arhiepiscopia de Barcelona);
- de Lisboua-Lisabona, Portugalia (Scaun patriarhal cu drepturi primațiale), sec. IV, Mitropolie 10 noiembrie 1394, Patriarhat 7 noiembrie 1716;
- de Lyon, Gallia, în Franța, Episcopie, sec. II, Mitropolie sec. III, la 6 oct. 1822 Scaunul primațial de Vienne, a fost unit cu cel de Lyon;
- de Esztergom, Strigoniu, Ungaria, Episcopie sec. X? (poate ortodoxă), din anul 1001 Mitropolie, Primas din anul 1291;

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Din acest an, 1967, Scaunele primațiale care erau vacante sau aveau o vechime sub o sută de ani, n-au mai fost ocupate, în sensul că nu s-a mai făcut uz de titlul lor primațial, rămânând simple dieceze sau arhidieceze ori Scaune titulare [noțiunile de episcop "țitular" și "rezidențial" sunt cunoscute cititorului].

- de Gnieseno, în Polonia, Mitropolie din anul 1000, Primas din anul 1416, reînnoit în anul 1871; Varșovia, din anul 1817, (pentru Polonia, actualmente, ambele titluri de Primat de Gniesno și de Varșovia sunt cumulate în persoana arhiepiscopului de Varșovia în funcțiune, numit Primas Poloniae);
- de Salzburg, Austria, Episcopie sec. VI, Mitropolie 20 aprilie 798, Primas Germaniae, putere primațială efectivă, din anul 1026 și 1072, reconfirmată în anul 1648, până în anul 1803 Prinț Arhiepiscop, cu titlu ereditar, reconfirmat în anul 1854:
- Armagh, Irlanda, Episcopie din anul 445, Mitropolie 1152, Primat din anul 1191, actualmente având drept de jurisdicție și în Regatul Marii Britanii;

Mare Arhiepiscop – Archiepiscopus Maior <sup>73</sup>

- de Lviv, Leopoli, Lemberg, Ukraina, unit, Mare Arhiepiscop, Archiepiscopus Maior, din 23 decembrie 1963;
- de Ernakulam-Angamaly, Syro-Malabarez, nestorian, unit, India, Mare Arhiepiscop, Archiepiscopus Maior, din data de 16 decembrie 1992;

Schöngrabern, la 29 august 2004 Tăierea capului Sf. Prooroc Ioan Botezătorul, Cuv. Teodora, din Tesalonic

7

Vezi canoanele 151-154, din CCEO, Roma, 1990. Vezi şi Annuario Pontificio, per l'anno 2003, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2003, p. 9. Le Métropolite MAXIME de Sardes, Le Patriarcat Oecumenique dans l'Église Orthodoxe, Étude historique et canonique par..., Traduit du grec par Jacques TOURAILLE, Édition Beauchesne, Paris, 1975, 422 p.

## II. Tronul Ecumenic al Constantinopolului Noua Romă

# Patriarhia Ecumenică, cu 16 Biserici cu statut canonic al Sf. Apostol Andrei † 60?

#### **Introducere**

[Lactantius (c.240-320), De mortibus persecutorum, 48, 5] <sup>74</sup>

La **Bysantion** [fondat de grecii din Megara, în secolul VII, î.d.Hr.], ca și colonie dorică, din care a evoluat apoi Constantinopolul Noua Romă, precum și la **Ierusalim** [ocupat de Împăratul David (1013-973), și devenit c. 1000, î.d.Hr. capitala Statului Israel, "cetatea lui David"] și **Roma Veche** sau Prima Romă [fondată la 21 aprilie 753, î.d.Hr.], și la **Alexandria** 323, î.d.Hr. și **Antiohia** 300 î.d.Hr., întâlnim deopotrivă **motivul** celor **șapte coline**, pe care au fost întemeiate cele cinci orașe devenite, în primul mileniu, centre ale Pentarhiei Creștine.<sup>75</sup>

## A. Constantinopol - Cetatea Maicii Domnului

Tebuia să imite și să continue Roma Veche, iar aceasta din urmă (adică Roma Veche), de la Iulius Caesar (60-44, î.d.Hr.) încoace, trebuia să devină o replică europeană sau romană, o imitație a metropolei grecești a Cleopatrei a VII-a (51-48, î.d.Hr.), co-regentă a fratelui ei Ptolemaios XIII și singură (47-30, î.d. Hr.). **Alexandria** Egiptului a fost fondată de Alexandru cel Mare sau Macedon (336-323, î.d.Hr.). Constantinopolul a fost capitala unicului Imperiu Creștin care, nu numai că se dorea guvernat după principiile Evanghelice și teocratice, dar susținea și un universalism bizantin, de sorginte romană. În concepția bizantină, unde se afla împăratul, în momentul respectiv, împreună cu Curtea lui și însoțitorii acestuia, "sacer comitatus", în orașe, în tabăra sau pe câmpul de luptă etc., acolo era considerat a fi și centrul Imperiului. Astfel, Dioclețian a preferat Nicomidia [azi Izmit, pe turcă], dar au existat și alte orașe, în Imperiul Roman, care s-au bucurat, pentru scurt timp, de privilegiul de-a putea fi considerate centrul imperial, cum ar fi Augusta Treverorum (Trier), Mediolanum, **Sirmium** etc. [vezi Herbert **HUNGER**, *Reich der* 

Toan Marin MĂLINAŞ, De te voi uita Constantinopol - If I forget you Constantinople!, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, nota 8, p. 170, 172, 174.

După istoricii creştini, Eusebiu de Cesareea şi Lactanțiu, în ajunul luptei contra lui Maxențiu, de la Pons Milvius (Podul Vulturului), pe data de 28 octombrie 312, Constantin cel Mare a văzut în amiaza mare, o cruce luminoasă, deasupra soarelui, cu inscripția "in hoc signo vinces", "en touto nika".

neuen Mitte. Der christliche Geist der byzantinischen Kultur, Verlag Styria, Graz, Wien, Köln, 1965, p. 38.]. Chiar şi împăratul Herakleios I (610-641) şi împărăteasa Martina s-au decis să mute capitala şi tronul imperial, de la Constantinopol, la Cartagina, în nordul Africii. Numai la insistențele severului Patriarh Serghios I (610-638), Herakleios, nu numai că a renunțat la planul său, dar marele ierarh l-a şi obligat să jure, în fața poporului, că orașul Constantinopol va rămâne tot timpul capitala imperiului [DAŞKOV, Dicționar de împărați bizantini, traducere de Viorica Onofrei, Editura Enciclopedică, București, 1999, p. 125].

Roma a Treia sau Moscova [idee formulată pentru prima oară la Târnovo și pentru această Metropolă], dorea să continue Constantinopolul, după catastrofa de la 29 mai 1453. Într-un cuvânt, între Noua Romă și Roma a Treia, a existat "Roma intermediară", adică orașul Târnovo al Taratului Româno-Bulgar, de unde Rusii au și preluat, de fapt, această idee. S-a putut întâmpla ca prima cădere a Constantinopolului, la 13 aprilie 1204, să fi inspirat cărturarilor și clerului de la Târnovo această idee. La anul 1345, FILIP, preotul Curții imperiale, din Târnovo, în epilogul pe care l-a făcut la manuscrisul conținând traducerea în medio-bulgară a Cronicii lui Manase [†1187, Mitropolit de Naupaktos-Corint], a numit orașul Târnovo "Țarigrad", nu Țarevgrad. Țarigrad era numele slav al Noii Rome Constantinopol, iar Țarevgrad numele popular al capitalei Târnovo. În continuare, același preot Filip a numit Constantinopolul "Roma Veche", nu Noua Romă. Aceste schimbări de nume, al celor două orașe, cu încărcătura lor semantică și localizare tendetioasă, au condus, cu timpul, și la plămădirea ideologiei privind "Roma a Treia". Din punct de vedere dinastic, la Moscova ideea celei de a Treia Rome a prins și datorită căsătoriei dintre prințesa Zoe (1456-1504), nepoata ultimului împărat romeu, Constantin XII (1449-1453) Paleologul Dragases, adică fiica despotului Thoma, din Moreea, fratele basileului, cu marele cneaz al Moscovei Ivan III Vasilievici (1462-1505), la data de 12 noiembrie 1472. La cununie, făcută după rânduiala Ortodoxă, care, pentru ea, a însemnat în același timp și încoronarea ca mare cheaghină, Zoe și-a luat numele de Sofia. Nepotul lui Ivan III și al Sofiei, marele cneaz Ivan IV cel Groaznic (1533-1584), la 14 ianuarie 1547 a luat titlul și a fost încoronat ca "Țar" [termen slav, provenit din alterarea latinescului "Caesar"], al Moscovei și întregii Rusii. Ideologii celei de a Treia Rome consideră cele două evenimente, din anii 1472 și 1547, alături de alte justificări și motive, ca terminus post quem, pentru atribuirea acestui titlu Moscovei.

## B. Dipticele liturgic, adică Pomelnicul Patriarhilor Ecumenici ai Constantinopolului Noua Romă <sup>76</sup>

Bysantion, Constantinopol Noua Romă, Konstantinya, Istanbul (din 1930)

## In hoc signo vinces!

În rândurile următoare prezentăm **dipticele liturgic** și **dipticele istoric** al Patriarhilor Ecumenici ai Constantinopolului Noua Romă, precum și o listă în ordine alfabetică și cronologică ai acestor Întâistătători, care au fost trecuți în rândul Sfinților. Data canonizării lor nu o menționăm în lucrare.

Sanctitatea Sa Bartholomaios I (păstorește din anul din 1991) este considerat de către Patriarhia Ecumenică al 270-lea urmaș al Sf. Apostol Andrei, cel întâi chemat.

**Dipticele liturgic** al Patriarhiei Ecumenice, așa cum a fost redactat, și cum este folosit la slujbe în Catedrala Patriarhală Sf. Gheorghe, din Constantinopol, publicat în anul 1989, în timpul păstoririi Patriarhului Dimitrios I (1972-1991), cuprinde doar 260 de nume de ierarhi, la care noi am adăugat unul, Bartholomaios I, având astfel 261 de patriarhi.

**Dipticele istoric** sau **listele cronologice ale Patriarhilor Ecumenici**, redactat de noi, cuprinde 272 de nume: de la Sf. Apostol Andrei, până la Bartholomaios I. Dacă eliminăm două nume: Bessarion al Niceiei, în 1439 și Clement, în anul 1667, nerecunoscuți canonic sau contestați ulterior, atunci s-ar ajunge la numărul "canonic" de 270.

Din totalul de 272, recte 270 de Întâistătători ai Scaunului de Bysantion și ai Tronului Ecumenic de Constantinopol Noua Romă, după anul 330, respectiv 381, în rândul Sfinților au fost trecuți 53 de Patriarhi [inițial numai Episcopi, apoi Arhiepiscopi], adică **52**, pentru că a fost inclus între ei și Sf. Apostol Andrei.

Istoria Patriarhiei Ecumenice și a Ierarhilor acesteia este, pe cât de interesantă, fascinantă, misterioasă și glorioasă, pe atât de tristă, zbuciumată, plină de contradicții, abuzuri și martiriu, mai ales după anul 1453 și până în zilele noastre.

Umilită și exploatată la sânge de către Poarta Otomană, boicotată de romano-catolici, pentru că respingea Uniatismul, adică dublarea sistemului ierarhic ortodox, șantajată de celelalte Biserici Ortodoxe "surori", care se foloseau de situația politică și economică precară a Tronului Ecumenic, această instituție a trebuit să facă față atacurilor de pe trei fronturi: otomano-islamic, romano-

Dipticele Patriarhilor Ecumenici de Constantinopol, pentru uzul liturgic însă, cu accentul pe cronologia seriei numelui, nu pe aceea a anilor de păstorire (bine știind că unii patriarhi au păstorit de mai multe ori), începând cu Sf. Apostol Andrei, până la Demetrios I (1972-), se află la pp. 348-349 din albumul de lux: **THE OECUMENICAL PATRIARCHATE, The Great Church of Christ** [Editor] Publishers Orthodox Centre of the Oecumenical Patriarchate Geneva, Elveția, printed in Grece by E. Tzaferis S. A., Athen, 1989, 374 p., incl. 463 il.

catolic și ortodox-intern. Această luptă au dus-o, o duc și ar fi putut să o ducă doar grecii, cu spiritul lor polemic și diplomatic specific, cu rafinamentul și stilul lor subțire, dominat de o identificare totală a Elenismului cu idealurile Ortodoxiei.

O instituție a gloriei și a umilinței, la fel, precum a fost și Constantinopolul, un oraș al gloriei și al umilinței, Patriarhia Ecumenică a reușit să rămână totuși în fruntea Ortodoxiei, chiar dacă numai reprezentativ, până în ziua de astăzi.<sup>77</sup>

Noi suntem fascinați de mesajul ei și impresionați de istoria și vitalitatea de care a dat dovadă în decursul secolelor, precum și de rolul care-l deține în continuare, atât în dialogul ecumenic, cât și în structura canonică și juridică a **Tetrarhiei**, care după anul 1054 s-a substituit **Pentarhiei**, <sup>78</sup> precum și în complicatul sistem mondial actual de jurisdicție ortodoxă, mai ales din diaspora, cauzat de înțelegerea unilaterală și marcată de provincialism, a noțiunii de "autocefalie", noțiune care cultivă un ghetou confesionalo-etnic și evoluează spre un **filetism** (=iubire excesivă de neam) ieșit din comun, la toate națiunile ortodoxe. Ortodoxia mondială sau ecumenică este substituită așadar sistemelor ierahice locale autocefale și autonome, riscând să nu se mai poată regăsi în întregul ei, ca și atunci când, uitându-ne la copaci în mod intensiv, expres și individual, pierdem din vedere noțiunea de pădure, în totalitatea ei. **O nouă erezie?** 

Constantinople, par J. BOIS, M. JUGIE, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tome 3, première partie [Clarke-Constantinople], Paris, 1923, coloana nr.1227-1274 și tome 3, deuxième partie [Constantinople-Czepanski], Paris, 1923, coloana nr. 1273-1530.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Adică a Patriarhilor Apostolici de **Constantinopol**, **Alexandria** (azi Al-Iskandariyah, în Egipt), **Antiohia** (azi Antakya, în provincia Hatay, din Turcia, la granița cu Syria) și **Ierusalim**, (Yeruşalaym, Hierosolyma, Al-Quds, Elias - de la Aelia Capitolina, după anul 70, d.Hr., în Izrael).

| 1. Sf. Andrei Apostolul <sup>79</sup>                | 47. Phrabitas                                     | 93. Sf. Poliect                  |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------|
| 2. Sf. Stahis Apostolul                              | 48. Euphemius                                     | 94. Vasile I Skamandrenus        |
| 3. Onisim                                            | 49. Sf. Macedonius II                             | 95. Antonie III, Studitul        |
| 4. Policarp I                                        | 50. Timotei I                                     | 96. Sf. Nicolae II, Chrisoberges |
| 5. Plutarh                                           | 51. Sf. Ioan II din Capadocia                     | 97. Sisinius II                  |
| 6. Sedecion                                          | 52. Sf. Epifanie                                  | 98. Sergius II                   |
| 7. Diogene                                           | 53. Antim I                                       | 99. Sf. Eustatius                |
| 8. Elevterius                                        | 54. Sf. Mena [Mina]                               | 100. Alexius I, Studitul         |
| 9. Felix                                             | 55. Eutihie                                       | 101. Mihail I, Cerularie         |
| 10. Policarp II                                      | <b>56.</b> Sf. <b>Ioan III</b> Scolasticul        | 102. Constantin III, Lichudes    |
| 11. Athenodorus                                      | 57. Sf. Ioan IV , Postitorul                      | 103. Sf. Ioan VIII, Xiphilinus   |
| 12. Evsoius                                          | 58. Chiriacus II                                  | 104. Sf. Cosmas I                |
| 13. Laurentius                                       | <b>59.</b> Sf. <b>Toma I</b>                      | 105. Eustatius, Garidas          |
| 14. Alipius                                          | 60. Sergius I                                     | 106. Nicolae III, Gramaticul     |
| 15. Pertinax                                         | 61. Pyrrhus I                                     | 107. Ioan IX, Agapetus           |
| 16. Olimpianus                                       | 62. Paul II                                       | 108. Sf. Leon, Styppes           |
| 17. Marcu I                                          | 63. Petru                                         | 109. Mihail II, Kurkuas          |
| 18. Filadelfiu                                       | 64. Sf. Toma II                                   | 110. Cosmas II, Atticus          |
| 19. Chiriacus I                                      | 65. Sf. Ioan V                                    | 111. Nicolae IV, Muzalon         |
| 20. Castinus                                         | 66. Sf. Constantin I                              | 112. Teodot II                   |
| 21. Eugeniu I                                        | 67. Sf. Teodor I                                  | 113. Neophit I                   |
| 22. Titus                                            | 68. Sf. Gheorghe I                                | 114. Constantin IV, Chliarenus   |
| 23. Dometius                                         | 69. Paul III                                      | 115. Luca, Chrisoberges          |
| 24. Rufinus                                          | 70. Calinic I                                     | 116. Mihail III, de Anchialos    |
| 25. Probus                                           | <b>71. Cyrus</b> [Chirius]                        | 117. Hariton, Evgeniotis         |
| 26. Mitrofan                                         | 72. Ioan VI                                       | 118. Theodosie I, Borradiotes    |
| 27. Sf. Alexandru                                    | 73. Gherman I                                     | 119. Vasile II, Camaterus        |
| 28. Sf. Paul I                                       | 74. Anastasius                                    | 120. Niceta II, Muntanes         |
| 29. Eusebiu al Nicomidiei                            | 75. Constantin II                                 | 121. Leontius Theotokites        |
| 30. Macedonius I                                     | 76. Nicetas I                                     | 122. Dositei                     |
| 31. Eudoxiu al Antiohiei                             | 77. Sf. Paul IV                                   | 123. Gheorghe II, Xiphilinus     |
| 32. Demophilus                                       | 78. Sf. Tarasie                                   | 124. Ioan X, Camaterus           |
| 33. Evagrius                                         | <b>79.</b> Sf. <b>Nichifor I</b> , Mărturisitorul | 125. Mihail IV, Autoreianus      |
| <b>34.</b> Sf. <b>Grigorie I</b> Teologul de Nazianz | 80. Teodotus I Cassiteras                         | 126. Teodor II, Irenicus         |
| 35. Sf. Nectarie                                     | 81. Antonie I                                     | 127. Sf. Maxim II                |
| <b>36.</b> Sf. <b>Ioan I</b> Hrisostom               | 82. Ioan VII                                      | 128. Manuel I, Haritopoulos      |
| 37. Sf. Arsacius al Tarsului                         | 83. Sf. Metodie I, Mărturisitorul                 | 129. Gherman II                  |
| 38. Atticus                                          | 84. Sf. Ignatie I, cel Mare                       | 130. Metodiu II                  |
| 39. Sf. Sisinus I                                    | 85. Sf. Fotie I, cel Mare                         | 131. Manuel II                   |
| 40. Nestorie                                         | 86. Ştefan I                                      | 132. Arsenie Autoreianus         |
| 41. Sf. Maximian                                     | 87. Sf. Antonie II Kauleas                        | 133. Nichifor II                 |
| 42. Sf. Proclu                                       | 88. Sf. Nicolae I Misticul                        | 134. Gherman III                 |
| 43. Sf. Phlabianus, Mărturisitorul                   | 89. Eutimie I                                     | 135. Sf. Iosif I Galesiotes      |
| 44. Sf. Anatolius                                    | 90. Sf. Ştefan II                                 | 136. Ioan XI, Veccos             |
| 45. Sf. Gennadius I                                  | 91. Sf. Trifon                                    | 137. Grigorie II, al Ciprului    |
| 46. Acacius                                          | 92. Teofilact                                     | 138. Sf. Atanasie I              |
|                                                      |                                                   |                                  |

<sup>79</sup> Reprodus după **OECUMENICAL PATRIARCHATE, The Great Church of Christ,** [Editor] Publishers Orthodox Centre of the Oecumenical Patriarchate Geneva, Elveția, printed in Grece by E. Tzaferis S. A., Athen, 1989, p. 348 – 349.

|                                  |                                  | T                                  |
|----------------------------------|----------------------------------|------------------------------------|
| 139. Ioan XII                    | 184. Raphael II                  | 228. Sf. Grigorie V, Martirul      |
| 140. Nifon I                     | 185. Timotei                     | 229. Calinic IV                    |
| 141. Ioan XIII, Glykys           | <b>186. Chiril I</b> , Lucaris   | 230. Ieremia IV                    |
| 142. Gherasim I                  | 187. Antim II                    | 231. Chiril VI                     |
| 143. Isaia                       | 188. Chiril II, Kontares         | 232. Eugeniu II                    |
| 144. Ioan XIV, Kalekas           | 189. Sf. Atanasie III, Patelaros | 233. Antim III                     |
| 145. Isidor                      | 190. Neofit III                  | 234. Hrisant I                     |
| 146. Sf. Calist I                | 191. Partenie I, cel Bătrân      | 235. Agatanghel I                  |
| 147. Sf. Filotei, Kokkinos       | 192. Partenie II, cel Tânăr      | 236. Constanțius I                 |
| 148. Macarie                     | 193. Ioanichie II                | 237. Constanțius II                |
| 149. Nil, Kerameus               | 194. Chiril III                  | 238. Grigorie VI                   |
| 150. Antonie IV                  | 195. Paisie I                    | 239. Antim IV                      |
| 151. Sf. Calist II, Xanthopoulos | 196. Sf. Partenie III, Mucenicul | 240. Antim V                       |
| 152. Matei I                     | 197. Gabriel II                  | 241. Gherman IV                    |
| 153. Eutimie II                  | 198. Partenie IV                 | 242. Meletie III                   |
| 154. Iosif II                    | Clement, nerecunoscut canonic    | 243. Antim VI                      |
| 155. Mitrofan II                 | 199. Dionisie III                | 244. Chiril VII                    |
| 156. Grigorie III, Mammas        | 200. Metodie III                 | 245. Ioachim II                    |
| 157,? Atanasie II?               | 201. Dionisie IV, Muselimes      | 246. Sofronie III                  |
| 158. Ghennadie II, Scholariul    | 202. Gherasim II                 | 247. Ioachim III                   |
| 159. Isidor II, Xanthopoulos     | 203. Atanasie IV                 | 248. Ioachim IV                    |
| 160. Sofronie I Syropoulos       | 204. Iacob                       | 249. Dionisie V                    |
| 161. Ioasaf I                    | 205. Calinic II                  | 250. Neofit VIII                   |
| 162. Marcu II, Xilokarabes       | 206. Neofit IV                   | 251. Antim VII                     |
| 163. Simion I al Trapezuntului   | 207. Gabriel III                 | 252. Constantin V                  |
| 164. Sf. Dionisie I              | 208. Ciprian I                   | 253. Gherman V                     |
| 165. Raphael I, Sârbul           | 209. Atanasie V                  | <b>254. Meletie IV</b> , Metaxakis |
| 166. Sf. Maxim III               | 210. Chiril IV                   | 255. Grigorie VII                  |
| 167. Nifon II                    | 211. Cosma III                   | 256. Constantin VI                 |
| 168. Maxim IV                    | 212. Ieremia III                 | 257. Vasile III                    |
| 169. Ioachim I                   | 213. Paisie II                   | 258. Fotie II                      |
| 170. Pahomie I                   | 214. Serafim I                   | 259. Veniamin I                    |
| 171. Teolipt I                   | 215. Neofit VI                   | 260. Maxim V                       |
| 172. Ieremia I                   | 216. Chiril V                    | 261. Atenagora I                   |
| 173. Ioanichie I                 | 217. Calinic III                 | 262. Dimitrie I                    |
| 174. Dionisie II                 | 218. Serafim II                  | 263. Bartholomeus I                |
| 175. Ioasaf II, Magnificul       | 219. Ioanichie III               |                                    |
| 176. Mitrofan III                | 220. Samuil I, Chatzeres         |                                    |
| 177. Ieremia II, Tranos          | 221. Meletie II                  |                                    |
| 178. Pahomie II                  | 222. Teodosie II                 |                                    |
| 179. Teolipt II                  | 223. Sofronie II                 |                                    |
| 180. Matei II                    | 224. Gabriel IV                  |                                    |
| 181. Gabriel I                   | 225. Procopie I                  |                                    |
| 182. Teofan I, Karykes           | 226. Neofit VII                  |                                    |
| 183. Neofit II                   | 227. Gherasim III                |                                    |

## C. Patriarhi Ecumenici ai Constantinopolului, trecuți în rândul Sfinților

## a. În ordine alfabetică 80

- 1. Sf. **Apostol Andrei**, Fondator, 38 [† 30 noiembrie 60, sinaxar]
- 2. Sf. Alexandru, 314-337, sinaxar pe 30 august
- 3. Sf. Anatolie, 449-458, sinaxar pe 3 iulie
- 4. Sf. **Antonie II**, 893-901, sinaxar pe 12 februarie
- 5. Sf. **Arsaciu**, 404-405, sinaxar pe 11 octombrie
- 6. Sf. Atanasie I, din Sf. Munte Athos, 1289-1293, 1303-1309, sinaxar pe 28 octombrie
- 7. Sf. **Atanasie III**, 1634, 39 de zile și 1652, 15 zile, sinaxar pe 2 mai
- 8. Sf. Calist I, 1350-1353 și 1355-1363, sinaxar pe 20 iunie [este confundat cu Sf. Papă Martir Calist I al Romei Vechi, 217-222, care avusese statutul social de sclav, pomenit în calendarul latin pe data de 14 octombrie]
- 9. Sf. Calist II Xantopoulos, 17 mai 1397, 3 luni, sinaxar pe 22 noiembrie
- 10. Sf. **Constantin I**, 675-677, sinaxar pe 29 iulie
- 11. Sf. Cosma I, 1075-1081, sinaxar pe 2 ianuarie
- 12. Sf. **Dionisie I**, 1467-1471 și 1488-1490, sinaxar pe 23 noiembrie
- 13. Sf. **Epifanie**, 520-535, sinaxar pe 25 august
- 14. Sf. **Eustatie**, 1019-1025, sinaxar pe 31 mai
- 15. Sf. **Filotei** Kokkinos, 1353-1354 și 1364-1376, sinaxar pe 11 octombrie

Remus **RUS**, Dicționar enciclopedic de literatură creștină din primul mileniu, Editura Lidia, București, 2003, 900 p. Vezi și Pr. Nomikos Mihail **VAPORIS**, *Mărturisitori ai lui Hristos* **Viețile Noilor Mucenici ortodocși din vremea stăpânirii turcești (1437-1860)**, în românește de Constantin FĂGEȚAN, tipărită cu binecuvântarea Prea Sfințitului Părinte Galaction, Episcopul Alexandriei și Teleormanului, Editura Sofia, București, 2002, 434 p. + il.

Ioannes **MARTINOV**, **ANNUS ECCLESIASTICUS GRAECO-SLAVICUS**, editus anno millenario Sanctorum Cyrilli et Methodi, Slavicae Gentis Apostolorum seu commemoratio et breviarium rerum gestarum eorum qui fastis sacris Graecis et slavicis illati sunt. Scripsit Joannes Martinov, Cazanensis, Presbyter Societatis Jesu, Bruxelles, Société des Bollandistes, 1963, Réimpression Anastatique de l'Édition de 1863, 385 p. + il., planșe de erminie albnegru.

Istorie Bisericească Universală (redactată de Ioan Rămureanu, Milan Şesan și Teodor Bodogae), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, și vol. II (1054–1982), București, 1993. Vezi și Calendar Creștin Ortodox 2003, al Sfintei Episcopii a Romanului, 32 p., format mic, de buzunar.

*Viețile Sfinților* (7 volume), prelucrate de Al. **LASCAROV-MOLDOVAN**, Cuvânt înainte de prof. Univ. G. MIHĂILĂ, Editura Artemis, București ș.a.

Pentru sfinții din calendarul romano-catolic, vezi Theodor **SCHNITZLER, Die Heiligen im Jahr des Herrn.** Ihre Feste und Gedenktage, Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1979, 455 p. Pentru Imperiul Otoman, vezi Wolfgang **GUNST, Das Imperium der Sultane**, Eine Geschichte des Osmanischen Reiches, Carl Hanser Verlag München, 1995, 414 p.

Listă preluată, însă **corectată** și prelucrată de noi, după: *Sinaxar ortodox general*, **Dicționar aghiografic**, îngrijit de Arhim. Ioanichie **BĂLAN**, Editura Episcopiei Romanului, 1998, Roman, tiparul la Chișinău, 405 p. Mineiele românești **n-au** ajuns încă să reproducă sinaxarele pentru Patriarhii Ecumenici, trecuți în rândul Sfinților, decât sporadic, sau îi amintesc doar nominal, în lista sfinților zilei respective. Poate că această deficiență va fi corectată în editiile următoare de mineie românești.

Lista Patriarhilor Ecumenici trecuți în rândul Sfinților se află la pp. 395-396.

- 16. Sf. **Flavian**, **Mărturisitorul**, 446-449, sinaxar pe 16 februarie
- 17. Sf. **Fotie I cel Mare**, 858-867 și 877-886, † 891 sau 892, sinaxar pe 6 februarie
- 18. Sf. **Ghenadie I**, 458-471, sinaxar pe 17 noiembrie și 25 august
- 19. Sf. **Gheorghe I**, 679-686, sinaxar pe 18 august
- 20. Sf. **Grigorie I**, din Nazianz, **Teologul**, 381 [*Episcop de Sasima, din anul 371*], sinaxar pe 25 si 30 ianuarie
- 21. Sf. **Grigorie V**, **Mucenic** și Martir al luptei pentru independență națională și bisericească a Greciei, 1797-1798, 1806-1808 și 1818-1821, sinaxar pe 10 aprilie. Din ordinul sultanului Mahmud II (1808-1839), în ziua de Sf. Paști, duminică 10 aprilie 1821, Patriarhul Grigorie V a fost spânzurat de Poarta din mijloc a curții Patriarhiei Ecumenice.
- 22. Sf. **Ignatie I cel Mare**, 847-858 şi 867-877, sinaxar pe 23 octombrie
- 23. Sf. **Ioan I Gură de Aur** (Hrisostom, Zlataust), 398-404, † 407, sinaxar pe 14 septembrie și 13 noiembrie
- 24. Sf. Ioan II, 518-520, sinaxar pe 25 august
- 25. Sf. Ioan III Scolasticul, 565-577, sinaxar pe 21 februarie
- 26. Sf. Ioan IV Postitorul, 582-595, sinaxar pe 2 septembrie
- 27. Sf. **Ioan V**, 669-675, sinaxar pe 18 august
- 28. Sf. **Ioan VIII**, 1064-1075, sinaxar pe 30 august
- 29. Sf. **Iosif I**, 1266-1275 și 1282-1283, sinaxar pe 30 octombrie
- 30. Sf. **Leon**, 1134-1143, sinaxar pe 15 noiembrie
- 31. Sf. **Macedonie II**, 496-511, sinaxar pe 25 aprilie
- 32. Sf. **Maxim II?**, 1213-1215 sau [şi] **33.** Sf. **Maxim III?**, 1476-1482, sinaxar pe 17 noiembrie
- 34. Sf. **Maximian**, 431-434, sinaxar pe 21 aprilie
- 35. Sf. Metodie I, Mărturisitorul, 843-847, sinaxar pe 14 iunie
- 36. Sf. **Mina**, 536-552, sinaxar pe 25 august
- 37. Sf. Nectarie, 381-397, sinaxar pe 11 octombrie
- 38. Sf. Nichifor I, Mărturisitorul, 806-815, sinaxar pe 2 iunie și 13 martie
- 39. Sf. Nicolae I, Misticul, 901-907 și 912-925, sinaxar pe 16 mai
- 40. Sf. Nicolae II, Chrysoberghes, 979-991, sinaxar pe 16 decembrie
- 41. Sf. **Partenie III, Mucenicul**, 1656-1657, spânzurat din ordinul sultanului, sinaxar pe 24 martie
- 42. Sf. **Pavel I**, 337-339, 341-342, 346-351, sinaxar pe 30 august
- 43. Sf. **Pavel IV**, 780-784, sinaxar pe 30 august
- 44. Sf. **Polyeuct**, 956-970, sinaxar pe 5 februarie
- 45. Sf. **Proclu**, 434-446, sinaxar pe 20 noiembrie
- 46. Sf. Sisinnius I sau Sisinie I, 426-427, sinaxar pe 11 octombrie
- 47. Sf. Stachys, sau Stahie, Apostolul, 38-54, sinaxar pe 31 octombrie
- 48. Sf. **Ştefan II**, 925-927, sinaxar pe 18 iulie
- 49. Sf. **Tarasie**, 784-806, sinaxar pe 25 februarie

- 50. Sf. **Teodor I**, 677-679, 686-687, sinaxar pe 27 decembrie
- 51. Sf. **Toma I**, 607-610, sinaxar pe 21 martie
- 52. Sf. **Toma II**, 667-669, sinaxar pe 15 noiembrie
- 53. Sf. **Trifon**, 927-931, sinaxar pe 19 aprilie

## b. În ordine cronologică 81

- 1. Sf. **Apostol Andrei**, Fondator, 38 [† 30 noiembrie 60, sinaxar]
- 2. Sf. Stachys, sau Stahie, Apostolul, 38-54, sinaxar pe 31 octombrie
- 3. Sf. Alexandru, 314-337, sinaxar pe 30 august
- 4. Sf. **Pavel I**, 337-339, 341-342, 346-351, sinaxar pe 30 august
- 5. Sf. **Grigorie I**, din Nazianz, **Teologul**, 381, [*Episcop de Sasima, din anul 371*], sinaxar pe 25 și 30 ianuarie
- 6. Sf. Nectarie, 381-397, sinaxar pe 11 octombrie
- 7. Sf. **Ioan I Gură de Aur** (Hrisostom, Zlataust), 398-404, † 407, sinaxar pe 14 septembrie şi 13 noiembrie
- 8. Sf. **Arsaciu**, 404-405, sinaxar pe 11 octombrie
- 9. Sf. Sisinnius I sau Sisinie I, 426-427, sinaxar pe 11 octombrie
- 10. Sf. **Maximian**, 431-434, sinaxar pe 21 aprilie
- 11. Sf. **Proclu**, 434-446, sinaxar pe 20 noiembrie
- 12. Sf. **Flavian**, **Mărturisitorul**, 446-449, sinaxar pe 16 februarie
- 13. Sf. Anatolie, 449-458, sinaxar pe 3 iulie
- 14. Sf. **Ghenadie I**, 458-471, sinaxar pe 17 noiembrie şi 25 august
- 15. Sf. Macedonie II, 496-511, sinaxar pe 25 aprilie
- 16. Sf. **Ioan II**, 518-520, sinaxar pe 25 august
- 17. Sf. **Epifanie**, 520-535, sinaxar pe 25 august
- 18. Sf. **Mina**, 536-552, sinaxar pe 25 august
- 19. Sf. Ioan III Scolasticul, 565-577, sinaxar pe 21 februarie
- 20. Sf. **Ioan IV Postitorul**, 582-595, sinaxar pe 2 septembrie
- 21. Sf. **Toma I**, 607-610, sinaxar pe 21 martie
- 22. Sf. **Toma II**, 667-669, sinaxar pe 15 noiembrie
- 23. Sf. **Ioan V**, 669-675, sinaxar pe 18 august
- 24. Sf. **Constantin I**, 675-677, sinaxar pe 29 iulie
- 25. Sf. **Teodor I**, 677-679, 686-687, sinaxar pe 27 decembrie
- 26. Sf. **Gheorghe I**, 679-686, sinaxar pe 18 august
- 27. Sf. **Pavel IV**, 780-784, sinaxar pe 30 august
- 28. Sf. **Tarasie**, 784-806, sinaxar pe 25 februarie
- 29. Sf. Nichifor I, Mărturisitorul, 806-815, sinaxar pe 2 iunie și 13 martie

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Vezi literatura de la nota anterioară, precum și studiul nostru, Ioan Marin **MĂLINAŞ**, **Patriarhi Ecumenici ai Constantinopolului, trecuți în rândul Sfinților**, în **Altarul Banatului**, Timișoara, an XVI (LV), serie nouă, nr. 7-9, iulie-septembrie, 2005, pp. 30-33.

- 30. Sf. Metodie I, Mărturisitorul, 843-847, sinaxar pe 14 iunie
- 31. Sf. **Ignatie I cel Mare**, 847-858 și 867-877, sinaxar pe 23 octombrie
- 32. Sf. **Fotie I cel Mare**, 858-867 și 877-886, † 891 sau 892, sinaxar pe 6 februarie
- 33. Sf. Antonie II, 893-901, sinaxar pe 12 februarie
- 34. Sf. **Nicolae I, Misticul**, 901-907 și 912-925, sinaxar pe 16 mai
- 35. Sf. **Ştefan II**, 925-927, sinaxar pe 18 iulie
- 36. Sf. **Trifon**, 927-931, sinaxar pe 19 aprilie
- 37. Sf. Polyeuct, 956-970, sinaxar pe 5 februarie
- 38. Sf. Nicolae II, Chrysoberghes, 979-991, sinaxar pe 16 decembrie
- 39. Sf. Eustatie, 1019-1025, sinaxar pe 31 mai
- 40. Sf. **Ioan VIII**, 1064-1075, sinaxar pe 30 august
- 41. Sf. Cosma I, 1075-1081, sinaxar pe 2 ianuarie
- 42. Sf. **Leon**, 1134-1143, sinaxar pe 15 noiembrie
- 43. Sf. **Maxim II?**, 1213-1215, sinaxar pe 17 noiembrie
- 44. Sf. **Iosif I**, 1266-1275 și 1282-1283, sinaxar pe 30 octombrie
- 45. Sf. Atanasie I, din Sf. Munte Athos, 1289-1293, 1303-1309, sinaxar pe 28 octombrie
- 46. Sf. Calist I, 1350-1353 și 1355-1363, sinaxar pe 20 iunie [este confundat cu Sf. Papă Martir Calist I al Romei Vechi, 217-222, care avusese statutul social de sclav, pomenit în calendarul latin pe data de 14 octombrie]
- 47. Sf. **Filotei** Kokkinos, 1353-1354 și 1364-1376, sinaxar pe 11 octombrie
- 48. Sf. Calist II Xantopoulos, 17 mai 1397, 3 luni, sinaxar pe 22 noiembrie
- 49. Sf. **Dionisie I**, 1467-1471 și 1488-1490, sinaxar pe 23 noiembrie
- 50. Sf. **Maxim III?**, 1476-1482, sinaxar pe 17 noiembrie
- 51. Sf. **Atanasie III**, 1634, 39 de zile și 1652, 15 zile, sinaxar pe 2 mai
- 52. Sf. **Partenie III, Mucenicul**, 1656-1657, spânzurat din ordinul sultanului, sinaxar pe 24 martie
- 53. Sf. **Grigorie V**, **Mucenic** și Martir al luptei pentru independență națională și bisericească a Greciei, 1797-1798, 1806-1808 și 1818-1821, sinaxar pe 10 aprilie. Din ordinul sultanului Mahmud II (1808-1839), în ziua de Sf. Paști, duminică 10 aprilie 1821, Patriarhul Grigorie V a fost spânzurat de Poarta din mijloc a curții Patriarhiei Ecumenice.

# D. Dipticele istoric sau catagrafia Patriarhilor Ecumenici, în conformitate cu datele din Regestele Patriarhale de la Constantinopol (381-1453) și din alte surse bibliografice<sup>82</sup>

## a. Comentariu

În contextul lucrării de față, oferim o listă cronologică a întâistătătorilor Scaunului de Bysantion și Constantinopol, într-o ultimă variantă, revizuită și adăugită, în funcție de datele din **Regestele Patriarhale** de la Constantinopol (381-1453) și din alte surse bibliografice și de specialitate, începând cu Sfântul Apostol Andrei, până astăzi, adică până la Sanctitatea Sa Bartholomaios I.

Din păcate, listele cronologice ale Patriarhilor **Tronului Ecumenic din Constantinopol** [**Konstantinya**, după 1453 și **Istanbul**, după 1930],<sup>83</sup> ale celorlalți Patriarhi Orientali și ale Papilor, prezintă multe deficiențe, inexactități, omisiuni, confuzii și lacune, nu numai în manualul de **Istoria Bisericească Universală**, ediția a doua, București, vol. I, 1995 și vol. II, 1993, dar și în cronologiile apusene, motiv pentru care, ne-am decis să le refacem, în conformitate cu standardul actual de informație științifică.<sup>84</sup> Lucrarea de față constiuie astfel un pas înainte în acțiunea de redactare definitivă a cronologiei Patriarhilor Ecumenici ai Constantinopolului. Cercetările ulterioare vor aduce cu sine și anumite completări ale prezentei cronologii.<sup>85</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Conform celor şapte volume ale Regestelor patriarhale, de la Constantinopol, 381–1453: «Les Regestes des Actes du Patriarcat de Constantinople, vol. I, Les Actes des Patriarches, Fasc. I-VII, LES REGESTES DE 381 à 1453, par V. GRUMEL, V. LAURENT, J. DARROUZÉS, Institut Français d'Études Byzanti-nes, Paris, 1932 (1972²), 1989, 1971, 1977, 1979, 1991». Compară cu listele cronologice ale Patriarhilor Ecumenici de la Constantinopol, redactate de ilustrul Prof. Univ., Părintele Dr. Ioan RĂMUREANU, în manualele de Istorie Bisericească Universală (redactat de Ioan Rămureanu, Milan Şesan şi Teodor Bodogae), vol. I (1-1054), ediția II, Bucureşti, 1975, pp. 435-436 şi vol. II (1054 – 1982), Bucureşti, 1993, pp. 592-594.

Mai vezi și Petru Șt. NĂSTUREL, Lista patriarhilor ortodocși: Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim, București, 1947, pp. 149 – 168 (mie inaccesibilă).

V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958, pp. 435–440.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis I., Patriarchatus Constantinopolitanus, Padova, 1988, pp. 3–15.

Michaelis **LE QUIEN,** *Oriens Christianus*. **I., Patriarchatus Constantinopolitanus**, Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958, Akademische Druck-u. Verlagsanstallt, col. 205 – 312.

Rodolphe **GUILLAND**, *Les Eunuques dans l'Empire Byzantin. Etude de titulature et de prosopographie byzantines*, **I**, în rev. *Études Byzantines*, București, Tome I, 1943, pp. 197-238, patriarhii eunuci (=hadâmbi, fameni), la pp. 202-205.

<sup>83</sup> Sultanatul a fost desființat în anul 1922, iar Califatul în anul 1924.

loan Marin MĂLINAȘ, *Florilegium studiorum*, Studii de istorie bisericească a românilor, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2002, pp. 127-132 [Dipticele...]; Același,1). Dipticele sau listele cronologice ale Patriarhilor Ecumenici, în conformitate cu datele din Regestele Patriarhale de la Constantinopol (381-1453), în Cetatea Culturală, Cluj-Napoca, an V, nr. 11 (51), noiembrie, 2002, p. 16.

Frans van de **PAVERD**, *Zur Geschichte der Messliturgie in Antiocheia und Konstantinopel gegen Ende des vierten Jahrhundert*, Analyse der Quellen bei Johannes Chrysostomos, Pont. Institutum Orientalium Studiorum, Roma, 1970, 571 p. [Orientalia Christiana Analecta, 187].

După anul 1453, modul alegerii, confirmarea deciziei sinodale de alegere, învestire, cu înmânarea fermanului (=decretului) de numire, acordarea cârjei și întronizarea Patriarhilor Ecumenici, Mehmed II (1451-1481) și sultanii ulteriori, le-au respectat și pentru urmașii Patriarhului Ghennadie II, până în anul 1657.

Sultanul Mahomed al IV-lea (1648-1687) a decis în anul 1657, ca Patriarhul Partenie III (1656-1657) să fie spânzurat, și din acel an, toate prerogativele legate de numirea noului Patriarh Ecumenic, au fost delegate marelui vizir, adică primului ministru.

În anul 1516, turcii au cucerit de la arabi Siria, cu Alepul și Damascul; în același an, 1516, a căzut Ierusalimul și Țara Sfântă sub turci; un an mai târziu, în 1517, turcii au cucerit Egiptul, cu Alexandria și Cairo. Suleiman I Kânüni – Magnificul (1520-1566) – a putut să se intituleze:

"Eu... [Suleiman, n. n.] cel ce sunt sultanul și padișahul Mediteranei, al Mării Negre, al Rumeliei, Anatoliei, al țărilor Rum și Karaman, al ținuturilor Zu'l-Kadr, Diyarbekir, Kurdistan, Azerbaidjian, Persia, Damasc și Alep, Egipt, al Sfântului Ierusalim, al glorioasei Mecca și al ilustrei Medina, al tuturor țărilor arabe, al Yemenului și (cetății) Djedda, al teritoriului tătar, ca și al altor numeroase țări cucerite prin puterea de subjugare a iluștrilor mei străbuni și a vestiților mei strămoși, ca și al unui mare număr de ținuturi cucerite de sabia mea din care a țâșnit focul...". <sup>86</sup>

Privind Biserica Ortodoxă din Imperiul Otoman, numai Patriarhul Ecumenic era învestit și cu prerogative politice și civile. Ceilalți Patriarhi ai Tetrarhiei – de Alexandria, Antiohia și Ierusalim – și-au menținut titlul, dreptul canonic și cutumiar, de jurisdicție locală, deci toate prerogativele anterioare, dar ca cetățeni, adică membrii ai comunității – națiunii confesionale ortodoxe, Rum Milleti [națiunea 'confesională' a romeilor] se aflau, ei și credincioșii, cu clerul acestora, sub controlul superiorului lor civil, Milett Bașa, adică a Patriarhului Ecumenic din Constantinopol. Efectul indirect al acestei situații a fost eclipsarea și mai accentuată a Scaunelor patriarhale, din partea Tronului Ecumenic, cu abuzuri de tot felul, mai ales din partea administrației civile-turcești și bisericești-grecești, din Constantinopol. De pildă, numai Patriarhul Ecumenic putea decide când, care dintre Patriarhii Tetrarhiei și cât timp puteau sta aceștia în Constantinopol sau în altă parte, în afara granițelor Imperiului sau a teritoriului lor de jurisdicție.

Creștinii, din Imperiul Otoman aveau un *statut* de cetățeni de categoria a doua *în imperiu*, fiind numiți în derâdere "ghiauri", adică "necredincioși", iar pentru a-și putea exercita credința sau pentru a rămâne creștini, trebuiau să plătească haraci sau tribut, bir, dare în bani, naturalii și copii ["darea sângelui"], pentru harem și pentru elita militară a ienicerilor.

Creștinii nu aveau voie să presteze jurământ, nici să depună mărturie într-un proces cu un musulman.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Robert MANTRAN (Coordonator), *Istoria Imperiului Otoman*, Traducere de Cristina BÂRSAN, Editura Bicall, Bucureşti, 2001, p. 141.

Creștinii nu erau primiți în slujbe publice, administrație, armată, numai dacă se turceau, adică treceau la islam, fiind circumciși.<sup>87</sup>

Nici măcar Mehmed II nu și-a respectat propriile promisiuni, făcute Patriarhului Ghennadie II, pentru că a continuat și după emiterea beratului din anul 1454, să ia biserici de la creștini, transformându-le în moschei.

Chiar și prin vestimentație, creștinii trebuiau să se deosebească de turci, neavând voie să poarte straie scumpe. Bărbații trebuiau să umble rași, cu excepția clerului, numai musulmanii aveau dreptul să poarte barbă. Dacă erau călare, trebuiau să coboare de pe cal atunci când vorbeau cu un musulman etc.

În campaniile războinice, creștinii erau trimiși pe linia întâi a frontului sau erau folosiți în luptele de hărțuire și obosire a inamicului, unde se murea pe capete, în felul acesta protejându-se contingentul musulman al armatei otomane.

Nici măcar Patriarhul Ecumenic n-a fost scutit de umiliri din partea Sultanului și a administrației turcești.

Un exemplu elocvent este Patriarhului Rafael I (1474-1475), sârb de origine [protejatul Sultanei văduve Mara (Maria), una din fostele soții a lui Murad II (1421-1451)], care, neputând plăti haraciul către Poartă, a fost purtat de turci în batjocoră pe stradă, legat de gât cu un lanț și silit de către aceștia să cerșească.

După data de 29 mai 1453, Sediul Patriarhiei Ecumenice și Catedrala au fost fixate la început la Biserica Sfinții Apostoli, construită de către Constantin I cel Mare, restaurată din temelie, de către marele Justinian I (527-565), și jefuită de cruciați, în anul 1204.

La Sfinții Apostoli, Patriarhul Ghennadie II a rezidat foarte puțin, din cauza unei provocări meschine a turcilor, care au depus în biserică cadavrul unui turc, întinând-o, biserica trebuind să fie târnosită din nou. Temându-se de repetarea unor astfel de gesturi, Ghennadie II a părăsit această biserică, cerându-i Sultanului o altă catedrală și sediu, iar acesta l-a trimis la Mănăstirea Pammakaristos, adică a Preafericitei Fecioare.

Acolo a rezidat Patriarhul Ecumenic, din anul 1455 și până la 1587 sau 1590. Mănăstirea Pammakaristos fiind până la 1455 mănăstire de călugărițe, Patriarhul a dispus ca acestea să fie transferate la mănăstirea din imediata apropiere, Sf. Ioan în Trulo [Sinodul Trulan, 692].

În anul 1587, Sultanul Murad III (1574-1595) l-a obligat pe Patriarhul Ecumenic Ieremia II (1587-1595, a treia oară) să părăsească această Catedrală și reședință, ceea ce s-a și întâmplat, așezământ pe care apoi, la insistențele marelui vizir, padișahul l-a transformat în moschee, în anul 1591. În anul 1587, de jure, Patriarhia Ecumenică a rămas fără sediu și fără catedrală. Timp de aproape zece ani, până către anul 1600, această instituție a fost adăpostită în Vlah Sarai, Patriarhul Ecumenic făcând serviciile religioase pe unde putea, prin puținele biserici grecești din oraș, care mai rămăseseră la dispoziția creștinilor. 88 Clădirea conacului Vlah Sarai mai există și astăzi, dar se află într-o stare jalnică. 89

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Acest "bir al sângelui" l-a instituit Sultanul Murad II, în anul 1438, menținându-se până în secolul XVII. În anul 1826, instituția ienicerilor a fost dizolvată de Sultanul Mahmud II (1808-1839), în stil anatolic, prin măcelărirea acestora, prin surprindere, în cursul unei singure nopti.

<sup>88</sup> Biserica Pammakaristos a devenit moscheea "Fethiye Camii", a fost dată musulmanilor azeri și turciților georgieni și trebuia să eternizeze cucerirea Georgiei, Armeniei și Azerbaidianului, în anul 1555.

De prin 1598-1599, timp de aproximativ trei ani Patriarhia Ecumenică a avut sediul provizoriu la biserica Sf. Dumitru Xiloportas, de unde, în jurul anului 1601, s-a mutat la Sfântul Gheorghe, în Fanar, lângă Cornul de Aur, unde a rezistat până în zilele noastre.

Cu toate aceste mizerii și șicanări continue pe care a trebuit să le îndure Patriarhia Ecumenică și întâistătătorii acesteia, marele ei merit este că a luptat din răsputeri nu numai pentru a menține autoritatea Bisericii Ortodoxe, ci și pentru că, prin calitatea de Etnarh a Patriarhului, limba greacă, credința și tradițiile răsăritene, s-a substituit Imperiului Bizantin, făcându-l să dăinue prin această instituție veche, din cartierul Fanarului-Fener. <sup>90</sup>

## b. Privitor la notiunea de ROMEU

Romeu este romanul păgân, care a devenit creștin și a vorbit grecește

Condacul 1

Apărătoare Doamnă, pentru biruință mulțumiri, izbăvindu-ne din nevoi aducem ție, Născătoare de Dumnezeu, noi, robii tăi. Ci ca una ce ai stăpânire nebiruită, slobozește-ne din toate nevoile, ca să-ți cântăm ție:

Bucură-te, Mireasă, pururea Fecioară!

[Acatistul Buneivestiri, text luat din Ceaslov] { Acest condac poate fi considerat "Imnul" orașului Constantinopol }

ROMEII sunt bizantinii. Bizantinii n-au cunoscut acest termen și nu s-au numit pe sine niciodată astfel: "bizantini". Termenul acesta este o "construcție" și o invenție intelectuală apuseană, din secolul XVI, deci la mult timp după căderea Constantinopolului și a Imperiului Bizantin, la data de tristă amintire, 29 mai 1453. Ei se numeau și erau numiți romei, [romaieon], adică "romanii" din Imperiul Roman de Răsărit. Imperiul lor era numit ROMANIA, împăratul lor era numit și se numea basileu (= împărat) al romeilor sau al Romaniei [Basilevs ton Romaieon, tis Romanias]. Termenul l-a avut lumea de limbă arabă, menținându-l până astăzi, și a fost preluat ulterior și de turci, înainte și după data de 29 mai 1453. Arabii numesc până astăzi Biserica Melkită [Mellik] (adică imperială, de care ține basileul din Constantinopol, Biserica Ortodoxă) din spațiul lor "Rum Kanissa", iar pe cea Romano Catolică "Latin Kanissa". Zona Traciei, din jurul

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Un "conac", adică o casă modestă, cu un cat, în actuala grădină de pomi a Patriarhiei, care era reședința principilor Țării Românești (cei ai Moldovei aveau Bogdan Sarai, dispărut, în urma incendiului din 1784 sau 1786) și a reprezentantilor acestora, pe lângă Poartă.

Pe turcește: Fener, "Rum Patrikhanesi", Patriarhia Romeilor sau "Ortodoks Patrikhanesi", Patriarhia Ortodoxă.
 S. B. DAŞKOV, *Dicționar de împărați bizantini*, traducere de Viorica și Dorin ONOFREI, Editura Enciclopedică, București, 1999, pp. 408-422.

Gerhard **HERM**, *Strahlend in Purpur und Gold*, **Das heilige Reich von Konstantinopel**, Econ Verlag, Düsseldorf, Wien, 1979, 379 p. + il.

Vezi vol. III, p. 231, din Edward GIBBON, Istoria declinului şi a prăbuşirii Imperiului Roman, Traducere din engleză de Dan HURMUZESCU, 3 volume, Editura Minerva, Bucureşti, 1976 [col. « Biblioteca pentru toți », nr. 893, 894, 895], Antologie.

Constantinopolului, turcii o numesc până astăzi "Rumelia", de la Romania, și "rum", de la romeu. Turcii au numit Patriarhia Ecumenică până în ziua de astăzi "Rum Patrikhanezi" [Patriarhia Romeică], sau "Ortodoks Patrikhanezi". Națiunea confesională ortodoxă, se numea la turci "rum miletti", iar Patriarhul Ecumenic, în calitate de Etnarh al crestinilor ortodocși din Imperiul Otoman, avea rang de "paṣă", adică de ministru: "Milett Baṣa". Altfel spus, romeii sunt romanii mai tineri, continuatorii sau urmasii romanilor si ai Imperiului Roman. Această constiintă "romană", adică romeică, a cetătenilor din Imperiul Roman de Răsărit avea, intial, un caracter cosmopolit, nu grecesc, și a fost determinată de o serie de factori politici locali: mutarea capitalei, de la Roma Veche, la Bysantion – devenit, în anul 330, Constantinopol, ulterior Noua Romă; cultivarea limbii latine ca limbă de cancelarie, în administrația imperiului; statutul imperial și forma de guvernământ romană; scindarea Imperiului Roman, în anul 395; căderea Imperiului Roman de Apus, în anul 476 etc. Până la Iustinian (527-565), în Noua Romă înflorea limba latină, iar în Roma Veche era cultivată și se folosea limba greacă. Grecizarea Curții Imperiale și a administrației Romaniei, adică a Imperiului Roman de Răsărit, devenit, din anul 476, unicul Imperiu Roman, a avut loc în timpul domniei împăratul Iustinian. După anul 476, acestora li s-a oferit terenul cel mai fertil pentru dezvoltarea conștiinței "romeice" a "bizantinilor". Identificarea romeilor cu grecii sau "grecizarea" romeilor sau a "bizantinilor" și a Imperiului Romaniei, a fost un proces foarte târziu, care a început, după anul 1204 (adică după fondarea statelor grecești: la Niceea, Trebizonda, Epir, Moreea etc.), continuându-se la Constantinopol, prin dinastia Paleologilor, după anul 1261, ca reactie a grecilor împotriva Imperiului Latin, respectiv a Cruciadei a IV-a (1202-1204). Chiar și în zilele noastre grecii ortodocși din Constantinopol, așa puțini câți mai sunt, se numesc pe sine și le place să li se spună "romei".

După căderea Constantinopolului, în timp ce popoarele ortodoxe din Europa de sud și orientală luptau pentru păstrarea și continuarea ROMANIEI sau a ideii "bizantine", prin fenomenul de "Bizanț după Bizanț", aflându-se, în același timp, și sub stăpânire sau suzeranitate otomană [în afara rușilor], occidentalii au și dat-o uitării, preferând în locul său antichitatea păgână, grecoromană, proces sau "descoperire" realizate tot grație manuscriselor aduse din "Bizanț" și învățaților greci, stabiliți în Apus. Nici măcar Biserica Apuseană nu mai era interesată să cunoască tradiția romeică sau să-i cultive amintirea. Dacă Martin Luther și ceilalți "reformatori" ar fi cunoscut Ortodoxia sau Imperiul Romeu, cu Constantinopolul și tradiția lui celebră, atunci și Reforma religioasă din secolul al XVI-lea sau Bisericile protestante ar fi avut o cu totul altă evoluție: teologică, liturgică, mistică, pastorală și de atitudine diplomatică, față de Roma Veche și față de puterea seculară locală.

Ideea *restaurării bizantine*, din secolul al XVII-lea, a fost adoptată și cultivată în Principatele Române, fiind aplicată [în interesul propriu și în conformitate cu idealul calvin] chiar și de principii unguri din Transilvania.

Imperiul Romeu și mesajul acestuia au fost redescoperite de Europa apuseană abia prin secolul al XVII-lea. Regele Ludovic al XIV-lea (1643-1715) a făcut din Statul Francez aproape o copie a sistemului de guvernare a Imperiului Romeu, iar Charles DUCANGE (1610-1688) a început să studieze în mod sistematic și competent Istoria Imperiului căzut la 29 mai 1453. În conștiința apusenilor, Constantinopolul și "Imperiul Creștin din Răsărit" își pierduseră chiar și

numele, deși constituia un capitol, de peste un mileniu, al istoriei continentului. Redescoperirea acestui leagăn de credință creștină Ortodoxă, de cultură, de literatură, de arhitectură, de stil subțire de viață și maniere nobile, pe care le-a întruchipat Constantinopolul Noua Romă și Imperiul Romaniei Orientale, s-a făcut și a rămas până astăzi sub peiorativul, oribilul și superficialul termen de "Imperiu Bizantin" [erasio nominis], cu toate derivatele sale. Studierea acestui capitol de istorie europeană se face încă în contextul preferințelor exotice de "Orientalistică", alături de egiptologie, iranistică, islam, indologie etc., deși localizarea lui este în Europa. Deci, până când, în mod real, Europa va respira prin cei doi plămâni ai ei [Ortodoxia și Catolicismul], va mai trece încă mult timp. Misiunea istoricilor ortodocși, care au preluat chiar și termenul de "bizantin" din apus, ar fi să accelereze acest proces, pe toate căile și cu toate metodele posibile. În acest context, începutul s-ar putea face prin renunțarea la oribilul termen de "Bizanț" și redescoperirea "Romaniei" și a noțiunii de "romeu". Arabii și turcii le-au păstrat, dovadă sunt termenii de "Rum Kanissa", la arabi, și "Rumelia" și "Rum", la turci, însă creștinii ortodocși din Europa și cei catolici le-au abandonat.



2. Sfânta Sophia din Constantinopol, după 1453, ca și moschee, secolele XV-XX

## c. Cronologia Patriarhilor Ecumenici

## PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI. 91

## GLAVA 395 2 TARIGRĂDEANULUI:

Preasfinte al nostru oblăduitor și stăpîn și a toată lumea patriarh, dumnezăescule de Dumnezeu dăruite și tot alt ori fiece nume sau lucru mare ce ți se cuvine, rogu-mă milostivului Dumnezeu să dăruiască sănătate sfinției tale și ca un dumnezăesc și cinstit trup al ei întru tocmire și îndreptare al adeveritei marei besearici a lu Hristos, a toată lumea.

*Titulatura*: Sanctitatea Sa, al Domnului Domn sau Kiriou Kir **N**. Arhiepiscop al Constantinopolului Noua Romă și Patriarh Ecumenic.

- a. Episcopi ai orașului Bysantion (60-330), din 330 Constantinopol, Noua Romă, Eparhie sufragană a Mitropoliei Europei din Heracleea Traciei, pe țărmul european al Mării Marmara (a se deosebi de Heracleea Pontică, din Bithynia, azi Ereğli, în Turcia asiatică, pe țărmul Mării Negre). Arhiepiscopie din anul 381.<sup>92</sup>
  - 1. Sf. Apostol Andrei, Fondator, 38 [† 30 noiembrie 60]
  - 2. Sf. Stachys, Apostolul, 38-54
  - 3. **Onesimus**, 54-68
  - 4. **Polycarpus I**, 69-89
  - 5. **Plutarch**, 89-105
  - 6. **Sedecion**, 105-114
  - 7. **Diogenes**, 114-129
  - 8. **Eleutherius**, 129-136
  - 9. **Felix**, 136-141
  - 10. **Polycarpus II**, 141-144
  - 11. **Athendodorus**, 144-148
  - 12. **Euzois**, 148-154
  - 13. Laurentius, 154-166
  - 14. **Alypius**, 166-169
  - 15. **Pertinax**, 169-187

Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,- Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363 – 370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 și 395). În cazul de față, Glava 395.

<sup>92</sup> Vezi și **THE OECUMENICAL PATRIARCHATE, The Great Church of Christ** [Editor] Publishers Orthodox Centre of the Oecumenical Patriarchate Geneva, Elveția, printed in Grece by E. Tzaferis S. A., Athen, 1989, pp. 348-349. Mai vezi și Hélène **PROTOPAPADAKIS-PAPAKONSTANTINOU**, *O ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΠΕΤΡΟΣ* ΚΕΙμΕνα-ΕΙΚΟΝΕς, ΑΘΗΝΑΙ [Athena], 1998, 489, incl. 124 il. [ediție de lux, cu text trilingv: grecesc, francez, englez: "L'Apôtre Pierre, Textes et icônes", "The Apostle Peter, Texts and icons"].

- 16. **Olympians**, 187-198
- 17. **Marcus I.** 192-211
- 18. **Philadelphius**, 211-217
- 19. **Ciriacus I**, 217-230
- 20. **Castinus**, 230-237
- 21. **Evghenie I**, 237-242
- 22. **Titus**, 242-272
- 23. **Dometius**, 272-284
- 24. **Rufin I**, 284-293
- 25. **Probus**, 293-306
- 26. **Mitrofan I**, 306/307 4 iunie 314
- 27. Sf. Alexandru, 314/315 august 337, din 330 al Constantinopolului
- b. Episcopi ["Arhiepiscopi"] ai Constantinopolului ([324, respectiv], de la 11 mai 330 până la 9 mai 381), Noua Romă (din anul 330), Eparhie sufragană a Mitropoliei din Heracleea Traciei
  - Sf. Alexandru, 330-337
  - 28. Sf. **Paul I**, prima oară, 337-339
  - 29. **Eusebiu** al Nicomidiei, 339-341, sfârșitul anului Sf. **Paul I**, *a doua oară*, sfârșitul anului 341-342, începutul anului
  - 30. **Macedonie I**, *prima oară*, începutul anului 342-346, începutul anului Sf. **Paul I**, *a treia oară*, începutul anului 346-351, sfârșitul anului **Macedonie I**, *a doua oară*, sfârșitul anului 351-360, 27 ianuarie (depus)
  - 31. **Eudoxiu** al Antiohiei, 27 ianuarie 360-370, începutul anului
  - 32. **Demofil**, 370-380, 26 noiembrie
  - 33. **Evagriu**,? -?, 379
  - 34. Maxim Cinicul,? -?, vara anului 380
  - 35. Sf. Grigorie I din Nazianz, Teologul, Episcopul Sasimei, în [nu, de...], Constantinopol după 1 ianuarie 379, întronizat ca arhiepiscop la 27 noiembrie, 380 de împăratul Teodosie cel Mare (379-395) – iunie 381, din 9 mai 381 Arhiepiscop al Constantinopolului și Patriarh Ecumenic
- c. Arhiepiscopi ai Constantinopolului Noua Romă, și Patriarhi din 9 mai 381

[9 mai 381 – 29 mai 1453]

- Sf. **Grigorie I** din Naziaz, Episcopul Sasimei, [*întronizat ca arhiepiscop la 27 noiembrie 380 iunie 381*], **patriarh, din 9 mai 381 iunie 381**, paretisis, † 390, locul natal **Arianz**, lângă Nazianz
- 36. Sf. Nectarie, iunie 381 27 septembrie 397
- 37. Marinus Tracul, eretic arian, c. 385
- 38. Sf. Ioan I, Hrisostom, 26 februarie 398-20 iunie 404 (exilat), † 14. 09. 407, Komana
- 39. Sf. Arsaciu, din Tarsus, 27 iunie 404 11 noiembrie 405
- 40. Atticus, martie 406 10 octombrie 425

- 41. **Dorotei** din Antiohia, eretic *arian*, c. 407
- 42. **Bardas**, *arian*, c. 407
- 43. Sf. Sisinnius I sau Sisinie I, 28 februarie 426 24 decembrie 427
- 44. **Nestorie**, din Antiohia, 10 aprilie 428 11 iulie sau sfârșitul lui iulie 431 (depus, eretic *nestorian*)
- 45. Sf. **Maximian**, 25 octombrie 431 12 aprilie 434
- 46. Sf. **Proclu**, 12 sau 13 aprilie 434 12 iulie 446
- 47. Sf. Flavian [Phlabianus], iulie 446 11 august 449
- 48. Sf. Anatoliu, noiembrie 449 3 iulie 458
- 49. Sf. Ghennadie I, august sau septembrie 458 20 noiembrie 471
- 50. Acacius, februarie 472 26 noiembrie 489
- 51. Fravitas [Phrabitas], decembrie 489 martie 490
- 52. **Eufimie**, primăvara 490 martie 496 (depus și exilat)
- 53. Sf. **Macedonie II**, iulie 496 11 august 511 (depus și exilat)
- 54. **Timotei I**, octombrie 511 5 aprilie 518
- 55. Sf. **Ioan II** Capadocianul, 17 aprilie 518 februarie 520

## Patriarhi ECUMENICI, din aprilie 533, titlu extins asupra tuturor Patriarhilor Constantinopolului, prin Sinodul local, din anul 588

- 56. Sf. Epifanie, 25 februarie 520 5 iunie 535, Primul Patriarh ECUMENIC, din anul 533, prin decizia împăratului Justinian I (527-655)
- 57. **Antim I** Episcopul Trapezuntului, eretic *monofizit*, după 5 iunie 535 înainte de 13 martie 536 (depus)
- 58. Sf. **Mina** Mena, 13 martie 536 24 august 552
- 59. **Eutihie**, prima oară, sfârșitul lunii august 552 22 / 31 ianuarie 565 (depus)
- 60. Sf. **Ioan III** Scolasticul, 31 ianuarie 565 31 august 577 **Eutihie**, *a doua oară*, 3 octombrie 577 5 / 6 aprilie 582
- 61. Sf. Ioan IV Postitorul [Nesteutes], 12 aprilie 582 2 septembrie 595
- 62. Ciriacus II [Chiriac II], sfârșitul 595 / începutul 596 29 octombrie 606
- 63. Sf. **Toma I**, 23 ianuarie 607 20 martie 610
- 64. **Serghie I**, eretic *monotelit*, 18 aprilie 610 8 sau 9 decembrie 638
- 65. **Pyrrhus I [Pir I]**, eretic *monotelit*, *prima oară*, 20 decembrie 638 29 sept. 641
- 66. **Paul II**, eretic *monotelit*, 1 octombrie 641 27 decembrie 653 **Pyrrhus I** [**Pir I**], *monotelit*, a doua oară, 8 sau 9 ianuarie 654 1 iunie 654
- 67. **Petru**, eretic *monotelit*, iunie 654 octombrie 666
- 68. Sf. **Toma II**, 17 aprilie 667 15 noiembrie 669
- 69. Sf. Ioan V, noiembrie 669 august 675
- 70. Sf. Constantin I, 2 septembrie 675 9 august 677
- 71. Sf. **Teodor I**, prima oară, august /septembrie 677 noiembrie / decembrie 679
- 72. Sf. **Gheorghe I**, noiembrie / decembrie 679 ianuarie / februarie 686
  - Sf. **Teodor I**, a doua oară, ianuarie / februarie 686 28 decembrie 687

- 73. **Paul III**, ianuarie 688 20 august 694
- 74. Calinic I, septembrie 694 primăvara 706, orbit și exilat la Roma de Justinian II
- 75. **Cyrus Cir**, primăvara 706 începutul 712
- 76. **Ioan VI**, începutul 712 iulie sau începutul lunii august 715
- 77. **Gherman I**, Episcopul Cizicului, **eunuc**, 11 august 715 17 ianuarie 730
- 78. **Anastasie**, eretic *iconoclast*, 22 ianuarie 730 ianuarie 754
- 79. **Constantin II**, eretic *iconoclast*, 8 august 754 30 august 766
- 80. Nichita I, eretic *iconoclast*, eunuc, 16 noiembrie 766 6 februarie 780
- 81. Sf. **Paul IV**, 20 februarie 780 31 august 784
- 82. Sf. Tarasie, 25 decembrie 784 18 februarie 806
- 83. Sf. Nichifor I, Mărturisitorul, 12 aprilie 806 13 martie 815 (depus și exilat)
- 84. **Teodot I** Melissenos Cassiteras, eretic *iconoclast*, 1 apr. 815 circa ianuarie 821
- 85. **Antonie I** Cassimatas, eretic *iconoclast*, circa ian. 821- înainte de 21 ian. 837
- 86. **Ioan VII** Morocharzanios–Grammaticul, eretic *iconoclast*, 21 ian. 837 4 martie 843
- 87. Sf. **Metodie I**, Mărturisitorul, **eunuc**, 4 martie (data alegerii) 843 14 iunie 847
- 88. Sf. **Ignatie I**, cel Mare, **eunuc**, *prima oară*, 3 iulie 847 23 oct. 858 (depus)
- 89. Sf. **Fotie I**, cel Mare, *prima oară*, noiembrie sau decembrie (înainte de 25) 858 numit 25 septembrie 867 (depus)
  - Sf. **Ignatie I**, cel Mare, **eunuc**, a doua oară, 23 nov. 867 23 nov. 877
  - Sf. **Fotie I**, cel Mare, *a doua oară*, 26 oct. 877 29 sept. 886 (depus)
- 90. **Ştefan I**, 18 decembrie 886 17 sau 18 mai 893
- 91. Sf. Antonie II Cauleas, august 893 12 februarie 901
- 92. Sf. Nicolae I Misticul, prima oară, 1 martie 901 februarie 907 (exilat)
- 93. **Eutimie I**, februarie 907 15 mai 912 (exilat) Sf. **Nicolae I** Misticul, *a doua oară*, 15 mai 912 – 15 mai 925
- 94. Sf. **Stefan II** Episcopul Amasiei, **eunuc**, 29 iunie 925 18 iulie 927
- 95. Sf. **Trifon**, 14 decembrie 927 august 931
- 96. **Teofilact**, **eunuc**, 2 februarie 933 27 februarie 956
- 97. **Polyeuct**, **eunuc**, 3 aprilie 956 5 februarie 970
- 98. **Vasile I** Scamandrenos, 13 februarie 970 [974 probabil martie] 973 spre 13 august (depus)
- 99. **Antonie III** Studitul [după martie 974 înainte de aprilie 979] decembrie 973 iunie 978 (grațiat)
- 100. Sf. Nicolae II Chrysoberghes, aprilie mai 980 [aprilie 979] 16 decembrie 992

#### Sedisvacanță 4 ani și jumătate: 992-996

- 101. **Sisinie II**, 12 aprilie 996 24 august 998
- 102. **Serghie II**, iunie sau iulie 1001 iulie 1019
- 103. Sf. **Eustațius**, iulie 1019 noiembrie / decembrie (înainte de 12) 1025
- 104. **Alexie I** Studitul, 12 decembrie 1025 20 februarie 1043

105.

Mihail I Cerularie, 25 martie 1043 – † 21 anuarie 1058; pe 2 noiembrie 1057 a fost arestat de garda imperială și dus pe insula Proikonesos, unde a fost obligat să facă paretisis; refuzâd categoric să-și dea demisia i s-a intentat un proces, unde principalul acuzator trebuia să fie învățatul Psellos; procesul n-a mai avut loc, pentru că marele Patriarh a trecut la cele vesnice. Isaac I Comnenul i-a făcut înmormântare somptuoasă, retrăgându-și acuzațiile. Mihail I Cerularie avea un spirit de independentă rar întâlnit la Patriarhii Ecumenici. El a încercat să ridice Sacerdoțiul deasupra Imperiului, după modelul Romei Vechi, să emancipeze Biserica Ortodoxă de sub controlul basileului. El predica astfel: "preoția poate fi mai presus decât împărăția". Același spirit de independență l-a manifestat nu numai față de împărații romei, în timpul cărora a durat păstorirea sa, ci și față de Patriarhul Romei Vechi. Așa se explică și redactarea, înainte de schisma din 16 iulie 1054, a scrisorii către Patriarhia Romei Vechi, prin care a cerut îndreptarea Bisericii Romane și renunțarea la toate inovațiile și "rătăcirile creștinilor latini". După această scrisoare a urmat Schisma cea Mare, din 16 iulie 1054, cu anatema Cardinalului Humbert, urmată de răspunsul lui Cerularie, patru zile mai târziu. Solia Cardinalului Humbert a fost trimisă pentru a purta tratative doar cu Împăratul Constantin IX Monomahul, deoarece latinii îl ignorau în mod deliberat pe Mihail I Cerularie.<sup>93</sup>

#### Schisma cea mare

Sâmbătă 16 iulie 1054, pe altarul Sfintei Sophii din Constantinopol, Cardinalul Humbert de Silva Candida a depus pe furiș bula de excomunicare a Patriarhului Mihail I, a arhiepiscopului autocefal Leon de Ohrida, a lui Nichita Pectoratul – starețul de la celebra Mănăstire Studion, din Constantinopol –, precum și a întregii Biserici Ortodoxe.

- 106. **Constantin III** Lichoudis, **eunuc**, 2 februarie 1059 9 sau 10 august 1063
- 107. Sf. **Ioan VIII** Xifilin, 1 ianuarie 1064 2 august 1075
- 108. Sf. Cosma I, circa 8 august 1075 8 mai 1081 (retras)
- 109. **Eustatie** Garidas, **eunuc**, mai 1081 iulie 1084
- 110. Nicolae III Kyrdiniates Grammaticos, august 1084 înainte de 24 mai 1111
- 111. **Ioan IX** Agapetos, 24 mai 1111 sfârșitul lunii aprilie 1134
- 112. Sf. Leon Styppes sau Stypiotes, mai 1134 ianuarie 1143
- 113. **Mihail II** Kurcuas Oxitul, iulie 1143 martie 1146
- 114. **Cosma II** Atticus, sfârșitul lunii aprilie 1146 26 februarie 1147
- 115. **Nicolae IV** Mouzalon, sfârșitul lunii decembrie 1147 martie sau aprilie 1151 (retras)
- 116. **Teodot II**, între martie / aprilie 1151 octombrie 1153
- 117. Neophit I, oct. 1153 (mai puțin de o lună), ales, dar nehirotonit și neîntronizat
- 118. **Constantin IV** Chliarenos, noiembrie 1154 sfârșitul lunii mai 1157

<sup>93</sup> S. B. **DAŞKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, Op. cit., pp. 291-293.

- 119. **Luca** Chrysovergis, august / octombrie 1157 nov. (după 19) 1169 / ianuarie 1170
- 120. **Mihail III** Episcop de Anchialos, ianuarie 1170 martie 1178
- 121. **Hariton** Evgeniotis, între martie și august 1178 între februarie și 30 iulie 1179
- 122. **Teodosie I** Boradiotes, între februarie și 30 iulie 1179 august 1183
- 123. Vasile II Camateros, august 1183 februarie 1186
- 124. Niceta II Muntanes, februarie 1186 februarie 1189
- 125. **Dositei al Ierusalimului** [la Ierusalim: **Dositei I,? înainte de 1187 (1185) sept./oct. 1189**], *prima oară*, februarie 1189 (9 zile)
- 126. **Leonțiu** Theotokites, februarie / martie 1189 sfârșitul lunii septembrie sau prima jumătate a lunii octombrie 1189
  - **Dositei al Ierusalimului**, *a doua oară*, septembrie / octombrie 1189 4 și 10 septembrie 1191, agreat de Isaac II Angelos, pentru cunoștințele lui de astrologie, ocupându-se și cu prezicerea viitorului și a ghicitului, fiind adesea consultat de monarhul romeu
- 127. **Gheorghe II** Xifilin, 10 septembrie 1191 7 iulie 1198
- 128. **Ioan X** Camateros, 5 august 1198 circa 26 mai? 1206 † Didymotika

#### La Niceea

- 129. **Mihail IV** Autorianos, 15 sau 20 aprilie 1208 26 august 1213
- 130. **Theodor II** Irenikos, 28 septembrie 1213 31 ianuarie 1215
- 131. Sf.? **Maxim II**, 3 iunie 1215 decembrie 1215
- 132. Manuil I Charitopoulos, Sarantenos, decembrie 1215 septembrie 1222
- 133. **Gherman II**, 4 ianuarie 1223 iunie 1240
- 134. **Metodiu**, 1241, trei luni în a doua jumătate a anului
- 135. **Manuil II**, august / octombrie 1243 octombrie 1254
- 136. **Arsenie** Autorianos, *prima oară*, noiembrie 1254 februarie / martie 1260
- 137. **Nichifor II**, circa martie 1260 circa februarie 1261

#### Din nou la Constantinopol

Arsenie Autorianos, a doua oară, mai / iunie 1261 – mai / iunie 1264

- 138. **Gherman III** Markuţas, 28 mai 1265 14 septembrie 1266
- 139. Sf. **Iosef I** Galesiotul, *prima oară*, 28 decembrie 1266 9 ianuarie 1275
- Ioan XI Veccos, 26 mai 1275 26 decembrie 1282
   Sf. Iosif II Galesiotul, a doua oară, 31 decembrie 1282 23 martie 1283
- 141. **Grigorie II** al Ciprului, 28 martie 1283 iunie 1289
- 142. Sf. Atanasie I, prima oară, 14 octombrie 1289 16 octombrie 1293
- 143. Ioan XII Cosmas, 1 ianuarie 1294 21 iunie 1303Sf. Atanasie I, a doua oară, 23 iunie 1303 circa septembrie 1309
- 144. **Nifon I**, 9 mai 1310 11 aprilie 1314
- 145. **Ioan XIII** Glykys, 12 mai 1315 11 mai 1319
- 146. **Gherasim I**, 22 martie 1320 20 aprilie 1321
- 147. **Isaia**, 11 noiembrie 1323 13 mai 1332
- 148. **Ioan XIV** Caleca, februarie 1334 2 / 8 februarie 1347
- 149. **Isidor I**, Buhiras sau Buchiram, 17 mai 1347 februarie / martie 1350
- 150. Sf. Calist I, întâia oară, 10 iunie 1350 15 august 1353

- 151. Sf. **Filotei** Kokkinos, *întâia oară*, sfârșitul lunii august 1353-22 noiembrie 1354, depus în ianuarie 1355
  - Sf. Calist I, a doua oară, ianuarie 1355 august 1363
  - Sf. **Filotei** Kokkinos, a doua oară, 8 octombrie 1364 vara 1376
- 152. **Macarie**, *întâia oară*, spre iunie 1377 iulie 1379
- 153. **Nil** Kerameus, martie / aprilie 1380 1 februarie 1388
- 154. **Antonie IV**, întâia oară, ianuarie 1389 iulie 1390

**Macarie**, *a doua oară*, 30 iulie 1390 - sfârșitul lunii sept. 1390 [sau sfârșitul lunii ianuarie 1391]

Antonie IV, a doua oară, martie 1391 - mai 1397

- 155. Sf. Calist II Xantopulos, 17 mai 1397 iulie (sau septembrie) 1397 [trei luni]
- 156. **Matei I**, octombrie 1397 10 august 1410
- 157. **Eutimie II**, 26 octombrie 1410 29 martie 1416
- 158. **Iosif II**, 21 mai 1416 10 iunie 1439
- 159. Bessarion, Visarion Mitropolitul titular al Niceei, după 10 iunie 1439 înainte de 18 decembrie 1439 [când a fost creat cardinal], ales de "Sinodul" delegației Ortodoxe de la Florența, dar fără să fi fost întronizat, nici la Florența, și, se înțelege, nici în Constantinopol; renunță la Scaun, din cauza unor certuri interne, cu antiunioniștii, refuză să revină la Constantinopol și devine romano-catolic [Sphrantzes]
- 160. **Mitrofan II**, 4 / 5 mai 1440 1 august 1443
- 161. **Grigorie III** Mammas, vara 1443-1455? [**1450** vara, a părăsit Constantinopolul și, prin Morea, a plecat la Roma Veche, unde a devenit Patriarh Latin de Constantinopol, păstorind grecii de pe teritoriul Republicii Veneției; 1451 este menționat un *paretisis* (= retragere) **fals**, † 1459]
- 162.? Atanasie II [1450-1453]? 1450, un "Sinod" prezidat de TRIARHIE [= patriarhii Alexandriei Filotei; Antiohiei Mihai III; Ierusalimului Ioachim], din toamna anului 1450, 94 îl depune pe patriarhul Grigorie III și-l desemnează în funcția de Patriarh Ecumenic pe Atanasie? Numai că și sinodul respectiv, împreună cu susnumitul Atanasie, fie că n-au avut recunoaștere canonică, fie că n-au existat. La 29 mai 1453, Scaunul Patriarhal era încă vacant. După Grigorie III, și mai ales după catastrofa căderii Constantinopolului, Dipticele Patriarhilor Ecumenici continuă, cu patriarhul Ghenadie II Scolariul, la 1/6 ianuarie 1454. Sub stăpânire otomană și turcească 1453 până astăzi<sup>95</sup>
- 1454-1657, Patriarhii Ecumenici erau numiți de sultan,
- 1657-1922, Patriarhii Ecumenici erau numiți de marele vizir
- 1922 Patriarhii Ecumenici sunt numiți de primul ministru al Republicii Turcia

<sup>94</sup> Michaelis LE QUIEN, *Oriens Christianus*. I., Patriarchatus Constantinopolitanus, Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt, coloana 309-312.

Pentru perioada de timp 1453-1842 (**Ghennadios II** Scholarios – **Antim V**), lucrarea de bază utilizată pentru cronologia Patriarhilor Ecumenici de Constantinopol este V. **GRUMEL**, *Traité d'études byzantines*. *I.*, *La Chronologie* par..., Paris, 1958, pp. 435–440. Mai vezi şi Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 572-577 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23].

#### a. Sub otomani, 1453-1922<sup>96</sup>

- 163. **Ghennadios II** Scholarios și Filosoful (ca mirean Gheorghe Kurteses), *întâia oară*, 1 ian. 1454 6 ian. 1456
- 164. **Isidor II**, Xantopoulos, *întâia oară*, înainte de mai 1456 1458, primăvara **Ghennadios II** Scholarios, *a doua oară*,? 1458?
  - Isidor II, Xantopoulos, a doua oară,? 1458 -? 1462, primăvara
  - **Ghennadios II** Scholarios, a treia oară, vara 1462 vara 1463
- 165. **Sofronie I**, Syropoulos, probabil august 1463 –1464, începutul lui august **Ghennadios II** Scholarios, *a patra oară*, august 1464 iulie 1465, † 1472, mormântul la Mănăstirea Prodromul, de lângă orașul Serres (lângă muntele Meneceu), unde s-a retras în anul 1465
- 166. **Ioasaf I** Kokkas, iulie 1465 mijlocul anului 1466
- 167. **Marcu II**, Xilokaravis, mijlocul anului 1466 alungat prin noiembrie / decembrie 1466, depus din Scaun la 15 ianuarie 1467
- 168. **Simeon I** de Trebizonda, **Simoniacul**, *prima oară*, noiembrie/decembrie 1466 spre sfârșitul anului 1467; el a început să cumpere Tronul Ecumenic de la Sultan, prin primul "dar" de 500 ducați aur
- 169. Sf. Dionisie I, prima oară, sfârşitul lunii decembrie 1467 sfârşitul anului 1471
  Simeon I de Trebizonda, Simoniacul, a doua oară, sfârşitul anului 1471 sau începutul anului 1472 10 octombrie 1474?
- 170. **Rafail I**, începutul anului 1475 începutul anului 1476
- 171. Sf.? **Maxim III**, primăvara 1476 sfârșitul anului 1481 sau începutul anului 1482 **Simeon I** de Trebizonda, **Simoniacul**, *a treia oară*, începutul anului 1482 toamna

1486. Tulburați de evenimentele de la 1453 și de islamizarile forțate, creștinii ortodocși au accentuat foarte mult credința în parusia apropiată a Domnului, fixată pentru anul 7000, adică 1492. Pentru ca ortodocșii să nu apară în fața Mântuitorului ca trădători ai credinței, la Sinodul interortodox, de la Constantinopol, din anul 1483, Simeon I a anulat și declarat ca neavenită Unirea de la Florența, din anul 1439.

- 172. **Nifon II**, *prima oară*, sfârșitul anului 1486 1488 Sf. **Dionisie I**, *a doua oară*, iulie 1488 – sfârșitul anului 1490
- 173. **Maxim IV**, începutul anului 1491 începutul anului 1497 **Nifon II**, *a doua oară*, vara 1497 – sfârșitul verii 1498
- 174. **Ioachim II**, *prima oară*, probabil toamna 1498 probabil primăvara 1502 **Nifon II**, *a treia oară*,? primăvara 1502?

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Compară cu *listele cronologice* ale Patriarhilor Ecumenici de la Constantinopol, redactate de ilustrul Prof. Univ., Părintele Dr. Ioan **RĂMUREANU**, în manualele de *Istorie Bisericească Universală* (redactat de Ioan Rămureanu, Milan Șesan și Teodor Bodogae), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, pp. 435 - 436 și vol. II (1054 – 1982), București, 1993, pp. 592 - 594.

Mai vezi și Petru Șt. NĂSTUREL, Lista patriarhilor ortodocși: Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim, București, 1947, pp. 149–168 (mie inaccesibilă).

V. GRUMEL, Traité d' études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958, pp. 435-440.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis I., Patriarchatus Constantinopolitanus, Padova, 1988, pp. 3–15.

- 175. **Pahomie I**, *prima oară*, începutul anului 1503 începutul anului 1504 **Ioachim I**, *a doua oară*, începutul anului 1504 toamna 1504 **Pahomie I**, *a doua oară*, toamna 1504 probabil începutul anului 1513
- 176. **Teolipt I**, mijlocul anului 1513 toamna 1522
- 177. **Ieremia I**, 31 decembrie 1522 sfârșitul anului 1545
- 178. *Ioanichie I*, probabil primăvara anului 1526; patriarh necanonic, în timpul absenței lui Ieremia I, **Antipatriarh**
- 179. **Dionisie II**, 17 aprilie 1546 după luna august 1554
- 180. **Ioasaf II**, Megalopreptes, după luna august 1554 ianuarie 1565
- 181. **Mitrofan III**, în luna ianuarie sau imediat după, 1565 4 mai 1572
- 182. Ieremia II, prima oară, 5 mai 1572 29 noiembrie 1579
   Mitrofan III, a doua oară, 29 noiembrie 1579 9 august 1580
   Ieremia II, a doua oară, august 1580 probabil sfârșitul lunii februarie sau începutul lunii martie 1584
- 183. *Pahomie II*, 22 februarie 1584 februarie 1585, patriarh necanonic, **Antipatriarh**
- 184. **Teolipt II**, ales 27 februarie, întronizat la 10 martie 1585 după aprilie / mai 1586 **Ieremia II**, *a treia oară*, începutul/mijlocul anului 1587 către sfârșitul anului 1595
- 185. **Matei II**, prima oară, începutul lunii februarie 1596 (a păstorit 20 de zile)
- 186. **Gabriel I**, probabil în martie 1596 probabil spre sfârșitul lui august 1596
- 187. **Teofan I**, Karikes, sfârșitul lui februarie 1597 26 martie 1597
- Meletie I, Pigas, Patriarh de Alexandria(1590-1601), chemat în calitate de *locțiitor de Patriarh Ecumenic*, 27 martie / 2 apr. 1597 martie/apr. 1598
   Matei II, a doua oară, aprilie 1598 decembrie 1601
- 189. **Neofit II**, *prima oară*, începutul lui febr. 1602 către mijlocul lunii ianuarie 1603 **Matei II**, *a treia oară*, ianuarie-februarie 1603, doar câteva zile
- 190. Rafail II, februarie 1603 1/15 octombrie 1607
   Neofit II, a doua oară, 15 octombrie 1607 octombrie 1612
- 191. **Chiril I**, Lukaris, Patriarh de Alexandria [**Chiril III** 1601-1620], (*prima oară?*), de fapt chemat în calitate de *locțiitor de Patriarh Ecumenic*, în jurul lunii octombrie 1612, păstorind aproximativ o lună de zile; în aceasta a constat "primul său patriarhat" în Constantinopol
- 192. **Timotei II**, sfârșitul lunii octombrie/începutul lunii nov. 1612 3 sept. 1620 **Chiril I**, Lukaris, *a doua* [prima] *oară*, 4 noiembrie 1620 12 aprilie 1623
- 193. **Grigorie IV**, 12 aprilie 1623 18 iunie 1623
- 194. **Antim II**, 18 iunie 1623 22 septembrie 1623 **Chiril I**, Lukaris, *a* [doua] *treia oară*, 22 septembrie 1623 – 4 octombrie 1633
- 195. **Chiril II**, Kontares, *prima oară*, 4 octombrie 1633 11 octombrie 1633 **Chiril I**, Lukaris, *a* [treia] *patra oară*, 11 octombrie 1633 25 februarie 1634
- 196. Sf. **Atanasie III**, Patellarios, *prima oară*, 25 februarie 1634 5 aprilie 1634 **Chiril I**, Lukaris, *a* [patra] *cincea oară*, începutul lunii apr. 1634 1/10 martie 1635 **Chiril II**, Kontares, *a doua oară*, 1/10 martie 1635 spre mijlocul lunii iunie 1936

- 197. **Neofit III**, mijlocul lunii iunie 1936 probabil în jurul datei de 5 martie 1637 **Chiril I**, *a* [cincea] *şasea oară*, probabil în jurul datei de 5 martie 1637 20 iun. 1638 **Chiril II**, Kontares, *a treia oară*, 20 iunie 1638 sfârșitul lui iunie 1639
- 198. **Partenie I**, cel Bătrân, 1 iulie 1639 înainte de 8 septembrie 1644
- 199. **Partenie II**, cel Tânăr, *prima oară*, 8 septembrie 1644 16 noiembrie 1646
- 200. Ioanichie II, prima oară, 16 noiembrie 1646 29 octombrie 1648
   Partenie II, cel Tânăr, a doua oară, 29 octombrie 1648 16 mai 1651
   Ioanichie II, a doua oară, începutul lunii iunie 1651 mijlocul lunii iunie 1652
- 201. Chiril III, prima oară, mijlocul lunii iunie 1652 -?, a păstorit 8 zile
  Sf. Atanasie III, Patellarios, a doua oară, a treia decadă a lunii iunie 1652, a păstorit
  15 zile
- 202. **Paisie I**, *prima oară*, ales în iulie, întronizat la 1 august 1652 începutul lunii aprilie 1653
  - **Ioanichie II**, *a treia oară*, prima decadă a lunii aprilie 1653 începutul lunii martie 1654
  - Chiril III, a doua oară, începutul lunii martie 1654 -?, a păstorit 14 zile
  - Paisie I, a doua oară, spre mijlocul lunii martie 1654 martie 1655
  - **Ioanichie II**, a patra oară, martie 1655 mijlocul lunii iulie 1656
- 203. Sf. **Partenie III**, Mucenicul, 26 iulie 1656 24 martie 1657, spânzurat din ordinul sultanului Mahomed IV (1648-1687)

# Din acest an – 1657 – problema numirii Patriarhului Ecumenic, a fost delegată, de către sultan, marelui vizir, iar din anul 1922 a fost preluată de către primul ministru al Republicii Turcia

- 204. **Gabriel II**, 23 aprilie 1657, a păstorit 8 zile, până pe 30 aprilie
- 205. **Partenie IV**, prima oară, 1 mai 1657 spre sfârșitul lunii iunie 1662
- 206. Dionisie III, 29 iunie 1662 21 octombrie 1665
   Partenie IV, a doua oară, 21 octombrie 1665 9 septembrie 1667
- 207. *Clement*, 9 septembrie 1667 -?, nerecunoscut canonic, adică de Biserică, numai de către Sultan
- 208. **Metodie III**, 5 ianuarie 1668 începutul lui martie 1671
  - Partenie IV, a treia oară, începutul lui martie 1671 7 septembrie 1671
- 209. **Dionisie IV**, Mouselimes, *prima oară*, 8 noiembrie 1671 de fapt până la 25 iulie; de drept [ca locțiitor] până la 14 august 1673
- 210. **Gherasim II**, 14 august 1673 decembrie 1674
  - Partenie IV, a patra oară, 1 ianuarie 1675 probabil 29 iulie 1676
  - **Dionisie IV**, Mouselimes, *a doua oară*, 29 iulie 1676 de fapt până la 29 iulie 1679; de drept [ca locțiitor] până la 2 august 1679
- 211. **Atanasie IV**, 30 iulie 10 august 1679, 12 zile
- 212. **Iacob**, *prima oară*, 10 august 1679 30 iulie 1682
  - **Dionisie IV**, Mouselimes, a treia oară, 30 iulie 1682 10 martie 1684

- Partenie IV, a cincea oară, 10 martie 1684 20 martie 1685
- **Iacob**, a doua oară, 20 martie 1685 spre sfârșitul lunii martie 1686
- **Dionisie IV**, Mouselimes, a patra oară, spre sfârșitul lunii martie 1686 12 oct. 1687
- **Iacob**, a treia oară, 12 octombrie 1687 3 martie 1688
- 213. Calinic II, prima oară, 3 martie 1688 27 noiembrie 1688
- 214. **Neofit IV.** 27 noiembrie 1688 7 martie 1689
  - Calinic II, a doua oară, 7 martie 1689 iulie/august 1693
  - **Dionisie IV**, Mouselimes, a cincea oară, august 1693 aprilie 1694
  - Calinic II, a treia oară, aprilie 1694 8 august 1702
- 215. Gabriel III, (nu IV), mijlocul lunii august 1702 17 octombrie 1707
- 216. **Neofit V**, în jurul datei de 20 octombrie 1707, n-a păstorit în mod efectiv
- 217. **Ciprian I**, *prima oară*, în jurul datei de 25 octombrie 1707 spre sfârșitul lunii mai 1709
- 218. **Atanasie V**, probabil spre sfârșitul lunii mai 1709 începutul lunii dec. 1711
- 219. **Chiril IV**, începutul lunii decembrie 1711 începutul lunii decembrie 1713 **Ciprian I**, *a doua oară*, începutul lunii decembrie 1713 28 februarie 1714
- 220. **Cosma III**, 28 februarie 1714 23 martie 1716
- 221. **Ieremia III**, prima oară, în jurul datei de 23/25 martie 1716 20 noiembrie 1726
- 222. **Paisie II**, *prima oară*, 20 noiembrie 1726 mijlocul lunii septembrie 1732 **Ieremia III**, *a doua oară*, 15 septembrie 1732 după mijlocul lunii martie 1733
- 223. **Serafim I**, după mijlocul lunii martie 1733 sfârșitul lunii septembrie 1734
- 224. Neofit VI, prima oară, 27 septembrie 1734 august 1740
  - Paisie II, a doua oară, august 1740 după jumătatea lunii mai 1743
  - Neofit VI, a doua oară, după jumătatea lunii mai 1743 martie 1744
  - **Paisie II**, a treia oară, martie 1744 28 septembrie 1748
- 225. Chiril V, prima oară, 28 septembrie 1748 sfârșitul lunii mai 1751
  - Paisie II, a patra oară, finele lunii mai sau începutul lui iunie 1751 sept. 1752
  - Chiril V, a doua oară, începutul lunii septembrie 1752 16 ianuarie 1757
- 226. **Calinic III**, 16 ianuarie 1757 22/24 iulie 1757
- 227. **Serafim II**, 22 iulie 1757 26 martie 1761
- 228. **Ioanichie II**, 26 martie 1761 21 mai 1763
- 229. Samuil I, Hangeris, prima oară, 24 mai 1763 5 noiembrie 1768, a redactat şi introdus un nou regulament de funcționare a Patriarhiei şi a instituit Sinodul Permanent al Patriarhiei Ecumenice, format din patru mitropoliți, fiecare deținând o parte a sigiliului Patriarhiei. Fără ei, Patriarhul nu putea redacta sau semna nici un act. Pentru administrația bisericească, Sinodul avea un comitet mixt de gheronți, clerici şi laici de vază, care îndeplineau rolul de consilieri şi instante de control.
- 230. **Meletie II**, 5 noiembrie 1768 probabil 11 aprilie 1769
- 231. **Teodosie II**, 11 aprilie 1769 probabil 16 noiembrie 1773
   **Samuil I**, *a doua oară*, 17 noiembrie 1773 24 decembrie 1774

- 232. **Sofronie II**, 24 decembrie 1774 8 octombrie 1780
- 233. **Gabriel IV**, 8 octombrie 1780 29 iunie 1785
- 234. **Procopie I**, 29/30 iunie sau 1 iulie 1785 30 aprilie 1789
- 235. **Neofit VII**, *prima oară*, 1 mai 1789 1 martie 1794
- 236. **Gherasim III**, 3 martie 1794 19 aprilie 1797
- Sf. Grigorie V, *prima oară*, 19 aprilie 1797 18 decembrie 1798
   Neofit VII, *a doua oară*, 19 decembrie 1798 17 iunie 1801
- 238. Calinic IV, *prima oară*, 17 iunie 1801 22 septembrie 1806 Sf. Grigorie V, *a doua oară*, 23 septembrie 1806 – 10 septembrie 1808 Calinic IV, *a doua oară*, 10 septembrie 1808 – 23 aprilie 1809
- 239. **Ieremia IV**, 23 aprilie 1809 4 martie 1813
- 240. Chiril VI, 4 martie 1813 3 decembrie 1818
   Sf. Grigorie V, a treia oară, 14 decembrie 1818 10 aprilie 1821, spânzurat de poarta
   Patriarhiei în ziua de Sfintele Paşti, după Sfânta Înviere
- 241. **Eugen II**, 10 aprilie 1821 27 iulie 1822
- 242. **Antim III**, 28 iulie 1822 9 iulie 1924
- 243. **Hrisant I**, 9 iulie 1824 26 septembrie 1826
- 244. **Agatanghel I**, 26 septembrie 1826 5 iulie 1830
- 245. **Constantin I**, 6 iulie 1830 18 august 1834
- 246. **Constantin II**, 18 august 1834 26 septembrie 1835
- 247. **Grigorie VI**, prima oară, 27 septembrie 1835 20 februarie 1840
- 248. **Antim IV**, *prima oară*, 20 februarie 1840 6 mai 1841
- 249. **Antim V**, 6 mai 1841 12 iunie 1842
- 250. **Gherman IV**, *prima oară*, 14 iunie 1842 18 aprilie 1845
- 251. **Meletie III**, 18 aprilie 1845 28 noiembrie 1845
- Antim VI, prima oară, 4 decembrie 1845 18 octombrie 1848
  Antim IV, a doua oară, 18 octombrie 1848 30 octombrie 1852
  Gherman IV, a doua oară, 1 noiembrie 1852 16 septembrie 1853
  Antim VI, a doua oară, 24 septembrie 1853 21 septembrie 1855
- 253. **Chiril VII**, 21 septembrie 1855 1 iulie 1860
- 254. **Ioachim II**, prima oară, 4 octombrie 1860 9 iulie sau 18 august 1863
- 255. Sofronie III, 20 septembrie 1863 4 decembrie 1866
  Grigorie VI, a doua oară, 10 februarie 1867 10 iunie 1871
  Antim VI, a treia oară, 5 septembrie 1871 30 septembrie 1873
  Ioachim II, a doua oară, 23 noiembrie 1873 4 sau 5 august 1878
- 256. **Ioachim III**, prima oară, 4 octombrie 1878 30 martie 1884
- 257. **Ioachim IV**, 1 octombrie 1884 14 noiembrie 1886
- 258. **Dionisie V**, 22 sau 23 ianuarie 1887 13 sau 17 august 1891
- 259. Neofit VIII, 27 octombrie sau 8 noiembrie 1891 24 sau 25 octombrie 1894
- 260. **Antim VII**, 19 sau 20 ianuarie 1895 31 octombrie 1896
- 261. **Constantin V**, 2 aprilie 1897 27 sau 28 martie 1901 **Ioachim III**, *a doua oară*, 25 mai sau 7 iunie 1901 – 13 sau 26 noiembrie 1912

- 262. **Gherman V**, 28 ianuarie sau 10 februarie 1913 18 sau 25 octombrie 1918
- 263. **Meletie IV**, Metaxakis, 25 noiembrie sau 8 decembrie 1921 20 septembrie sau 2 octombrie 1923

#### b. Republica Turcia, din anul 1922

si vor proceda mai întelept în viitor. 98

**Meletie IV**, Metaxakis, 25 noiembrie sau 8 decembrie 1921 – 20 septembrie sau 2 octombrie 1923, apoi la **Alexandria**: [(122) **Meletios II**, Metaxakis, 20 mai 1926 – 28 iulie 1935]

- 264. **Grigorie VII**, 6 decembrie 1923 17 noiembrie 1924
- 265. **Constantin VI.** 17 decembrie 1924 23 mai 1925
- 266. **Vasile III**, 13 iulie 1925 29 septembrie 1929
- 267. **Fotie II**, 7 octombrie 1929 29 decembrie 1935
- 268. **Veniamin I**, 18 ianuarie 1936 17 sau 18 februarie 1946
- 269. **Maxim V**, 20 sau 25 februarie 1946 17 octombrie 1948
- 270. **Atenagora I**, 3 sau 27 noiembrie 1948 7 iulie 1972
- 271. **Dimitrie I**, Papadopoulos, 16 iulie 1972 30 septembrie 1991
- 272. **Bartholomeus I**, ales la 22 octombrie, întronizat la 2 noiembrie <sup>97</sup> **1991** –

Patriarhia Ecumenică își extinde jurisdicția asupra a 3,5 milioane de credincioși, în Turcia, Grecia, America, Australia. Schema actuală a structurii ierarhice a Patriarhiei este: Patriarhul Ecumenic este și Arhiepiscop al Constantinopolului, cu patru eparhii în Turcia, Mitropolia Calcedonului, Mitropolia de Derkos, Mitropolia Insulei Prinților, Mitropolia de Imbros și Tenedos. În Grecia, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice se află Sf. Munte Athos, cu 20 de mănăstiri, cu schituri, metoace și colibe; insula autonomă Creta, cu o arhiepiscopie și șapte mitropolii; insulele Dodekanes cu patru mitropolii; o arhiepiscopie cu șapte mitropolii în Europa de vest; două arhiepiscopii, cu două mitropolii și 12 episcopii în America; o arhiepiscopie, cu o mitropolie sufragană în Australia, în total 33 de eparhii. **Mitropolitul Calcedonului deține rangul al doilea, după Patriarhul Ecumenic.** 

Actualmente, dușmanul cel mare al acestei instituții vechi și prestigioase nu mai este Biserica Catolică, ci îl constituie Bisericile Autocefale și puterea seculară locală, cu scopul precis, ca Statele să nu piardă de sub controlul lor ierarhia și mai ales pe întâistătătorii acesteia. Iată și unul din motivele pentru care Patriarhia Ecumenică de la Constantinopol n-a reușit nici până astăzi să poată trimite apocrisiarhi, nunții sau ambasadori pe lângă patriarhiile autocefale. Dacă acești legați patriarhali existau și în România, în perioada 1948-1990, atunci și aservirea totală de către comuniști a Bisericii Românești se putea, dacă nu opri, cel puțin limita, cum a fost cazul cu Biserica Catolică din Țara noastră, unde Vaticanul a menținut echilibrul și a oferit episcopilor o protectie canonică. Sperăm că Bisericile Ortodoxe Autocefale vor învăta din experientele acestea,

Yest de Vest, Oradea, 2002, p. 98.
Studii de istorie bisericească a românilor, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2002, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Dacă-i excludem pe Patriarhii Bessarion, 1439 şi Clement, 1667, atunci se ajunge la numărul de 270, pe care-l acceptă şi Patriarhia Ecumenică: Sactitatea Sa Patriarhul Ecumenic Bartholomeu I [ArhiEpiscopul Constantinopolului Noua Romă], considerându-se al 270-lea urmaş al Sfântului Apostol Andrei, în Scaunul din Bysantion, din anul 330 Constantinopol.

## d. Protos "Protoi" ai Sfântului Munte Athos<sup>99</sup> 887-1593

"Nici un alt popor pravoslavnic nu a făcut atâta bine pentru Athos, cât au făcut Românii", scrie Porfir Uspensky, Istorja Afona, III, 3, p. 334, principalul monografist al Sfântului Munte Athos.. <sup>100</sup>

Sfântul Munte Athos, Hagio Oros, Sfetagora sau "Grădina Maicii Domnului" este "degetul răsăritean", din cele trei "degete" sau prelungiri ale peninsulei Chalkidiki, în provincia Macedonia, din Grecia. Sfântul Munte Athos a fost mentionat ca centru monahal încă din secolul al VII-lea.

Peninsula are statut autonom, din 1924, ratificat în anul 1926, sub suzeranitate grecească, din anul 1912, scăpând astfel de stăpânirea turcească, sub care a stat din anul 1453. UNESCO protejază și Sf. Munte Athos. Înălțimea maximă a muntelui de pe peninsula monahală atinge 2033 m. Structura canonică a republicii monahale este definită de cele 20 (douăzeci) de mănăstiri, având fiecare în subordine schituri (în total sunt 30), metoace, 20 de paraclise, chilii, colibe și "peșteri" cu eremiți sau alte locuri pentru călugării anahoreți. Inițial, viața monahală din aceste palate, cetăți sau castele ale credinței sau Taborul Ortodoxiei, era dominată de regula idioritmică. Astăzi domină însă stilul de viață monahal cenobitic: Marea Lavră a Sf. Atanasie; Mănăstirea Vatoped; Mănăstirea Ivirion; Mănăstirea Hilandar; Mănăstirea Dionisiu; Mănăstirea Kutlumuş sau vechea Lavră românească; Mănăstirea Pantocrator; Mănăstirea Xiropotamu; Mănăstirea Zografu; Mănăstirea Dohiar; Mănăstirea Karacalu; Mănăstirea Filoteiu; Mănăstirea Simopetras; Mănăstirea Sfântul Paul; Mănăstirea Stavronikita; Mănăstirea Xenofon; Mănăstirea Grigoriu; Mănăstirea Esfigmenu; Mănăstirea Sf. Pantelimon sau Rusicon; Mănăstirea Costamonitu. Centrul geografic și de conducere administrativă și canonică a Sf. Munte Athos este Karies, cu (și) Protaton, unde rezidează și Protul sau Protosul Sfântului Munte Athos.

Aproape o treime din cele peste 300 de biserici și paraclise de la Sfântul Munte, au ca hram sărbători închinate Maicii Domnului. Mănăstirea Ivirion (a Georgiei) are cel mai vestit hram al Maicii Domnului, la 15 august: Adormirea Maicii Domnului. Călugării atoniți au constituit întodeauna "armata de geniu" a Ortodoxiei. 101

Vezi, Teodor BODOGAE, Ajutoarele româneşti la mănăstirile din Sfântul Munte Athos ["Nici un alt popor pravoslavnic nu a făcut atâta bine pentru Athos, cât au făcut Românii" (Porfir Uspenskij, Afon, III, 3, p. 334], Sibiu, 1940, 353 p. [Seria Didactică, Nr. 11].

Vasile **DRĂGU**Ț, **Dicționar enciclopedic de artă medievală românească**, Editura Științifică și Enciclopedică, București, 1976, p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Lista stareților protos ai Sfântului Munte Athos o reproducem după Nikolaus **THON**, **Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche**, zusammengestellt und eingeleitet von Nikolaus THON. Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus-Verlag Trier, 1983, pp. **578–579** (= SOPHIA, Ouellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius Tyciak + und Wilhelm Nyssen, Band 23, 628 p.).

Lothar HEISER, Maria in der Christus-Verkündigung des orthodoxen Kirchenjahres, Paulinus Verlag Trier, 1981, 428 p., incl. XXXII il. [Sophia, Quellen östlicher Theologie, Hgg. von + Julius Tyciak und Wilhelm Nyssen, Band 20].

Femeile nu au deloc acces pe Sfântul Munte, iar animalele de sex feminin sunt de asemenea excluse, cu excepția găinilor, din cauza ouălor, de care călugării pictori au nevoie pentru pictarea Sfintelor Icoane. <sup>102</sup>

Andrei - Protul,? -?, menționat prin anul 887

**Ştefan**,? 959 – 962?

Sf. Atanasie, 963? -?, amintit în documente și prin anul 972; fondează Lavra în anul 963, principala Mănăstire de la Athos

**Toma**, 980 – 985

**Ioan** Plakenos, 991 – 996

Nichifor,? -?, înainte de 1001

Paul, de la Mănăstirea atonită Xeropotamou, 1001 – 1009

**Nichifor**, 1010 – 1019

**Leontius**,? -? amintit în 1024

**Ioan**,? -?, amintit în 1025

Gherasim,? -?, amintit în 1030

Mihail,? -?, amintit în 1030

Teoctist, de la Esfigmenu,? -?, amintit în 1035

**Teofilact**, 1045 – 1051

**Iosif**,? -?, înainte de 1070

**Gherasim**, de la Xenofont,? -?, înainte de 1070

Paulus, de la Dochiaru, 1070 – 1083

Sava, de la Xirokastru,? -?, amintit prin 1087

**Neofit**, de la Dochiaru,? -?, amintit prin 1092

Gabriel,? -?, amintit prin 1093

Ioanichie (Balmas?),? -?, amintit prin 1096

**Cosma**, 1101 – 1102

**Ioan** Tarchionites, 1107 – 1108

**Ilarion**, Kastamonites, 1109 – 1116 (?)

Neofit, de la Dochiaru,? -?, după 1118

**Gabriel**, 1141 – 1153

Nichifor, de la Lavra,? -?, amintit în 1154

**Ioan**,? -?, amintit în 1169

Dorotei,? -?, amintit în 1177

Mitrofan,? -?, 1182

Martianos (sau Martinianos),? -?, 1188

**Eusebiu**, 1192 – 1193,

**Gherasim**, 1194 – 1198

**Dometie**, Ierusalimiteanul,? -?, 1201

**Daniel**,? -?, între 1201 – 1257

Arhimandrit Ioanichie BĂLAN, Pelerinaj la Muntele Athos, ediția a III-a, Editura Episcopiei Romanului, 1997, 255 p.

**Teoctist**,? -?, înainte de 1208

**Eusebiu**, în jurul anilor 1219 – 1228

**Teodor**, 1253 – 1257

**Arsenie**, 1262 – 1264

Cosma,? -?, 1264

**Ioanichie**, 1284 – 1285

**Ioan**, 1287 – 1288

**Iacob**, de la Lavra,? -?, 1289

**Ioanichie**, 1294 – 1301

Ilarion,? -?, înainte de 1306

Luca,? -?, 1306

**Teofan**, 1312 – 1314

**Isac**, 1314 – 1345

**Teodoret**,? -?, 1345

Nifon,? -?, 1347

**Gherman**, 1347 – 1348

**Antonie**,? -?, 1348

**Arsenie**,? -?, 1350?

Teodosie de Alypiou, prima oară,? -?, 1353

**Teodul**,? -?, 1353

Silvan,? -?, înainte de 1356

**Teodosie**, de Alypiou, a doua oară,? -?, 1356

**Dorotei**, de Hilandar, 1356 – 1366

**Sava**, 1369 – 1371

**Gherasim**, 1374 – 1375

**Hariton**, de Kutlumuş, 1376 – 1378

**Dorotei**, 1384 – 1387

Dauid (David?),? -?, 1389

Neofit, 1391 – 1392

**Ieremia**, 1392 – 1398

Isaak, 1399 – 1400?

**Theonas**,? -?, 1400?

**Ghennadie**,? -?, 1400

**Neofit**, 1400 – 1404

**Ieremia**, *a doua oară?*,? -?, 1405

**Dometie**,? -?, 1407

Simon,? -?, 1409

Isaak,? -?, 1424

Anonim,? -?, 1424

**Daniel**, 1428 – 1430

Calist,? -?, în jurul anului 1450

**Dorotei**, de la Simon Petra,? -?, înainte de 1452

**Neofit**?,? -?, 1452

**Dorotei**, 1466 – 1467

**Daniel**,? -?, 1471

Ignatie, de la Pantokrator,? -?, 1483

Cosma, de la Kutlumuş,? -?, înainte de 1492

Gabriel,? -?, 1494

Grigorie,? -?, 1496

**Visarion**, 1500 – 1502

Macarios,? -?, 1504

**Moise**, 1504 – 1505

**Mitrofan**,? -?, 1506

**Paisie**, 1508 – 1509

Mitrofan, al Makrei,? -?, 1510?

Sava, 1512-1513

**Iosif**,? -?, 1514

**Simeon**,? -?, 1515

**Gabriel**, 1516 – 1527

**Calistrat**,? -?, 1528

**Serafim**,? -?, în jurul anului 1530

**Eutimie**,? -?, 1533

Serafim, a doua oară?,? -?, 1538

Missail,? -?, 1541

Grigorie, de la Lavra,? -?, 1542

**Moise**, 1543 – 1544

**Sofronie**,? -?, 1547

Iona,? -?, 1553

Hristofor, de la Dionysiou,? -?, 1553

**Antonie**,? -?, 1556

Dionisie, de la Hilandar,? -?, 1558

Chiril, de la Kutlumuş,? -?, 1561

**Gabriel**,? -?, 1562

Neofit,? -?, 1566

**Ioanichie**,? -?, înainte de 1568

**Filotei**, 1568 – 1569

**Paisie**,? -?, 1578

**Eutimie**, de la Vatoped,? -?, 1579

**Dionisie**, de la Lavra, 1579 – 1582

Nifon,? -?, 1582

**Pahomie**,? -?, 1582

Moise,? -?, 1582

Sofronie,? -?, 1584

Ieremia,? -?, 1585

Nicodim, 1586 – 1588

Laurenţiu,? -?, 1589

Filotei,? -?, 1591

Vissarion,? -?, 1592

Calist,? -?, 1593

••••••

4

## **Biserici Autocefale:**

## [1.] Patriarhia Ecumenică a Constantinopolului;

[2.] Patriarhia Alexandriei și a întregii Africi;

## [3.] Patriarhia Antiohiei și a întregului Orient, cu sediul în Damasc;

## [4.] Patriarhia Ierusalimului

#### Patriarhia Ohridei

În şi din tertoriul de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice din Constantinopol a evoluat Patriarhia Ohridei [a Primei Justiniane şi Ohridei], cu toate stațiunile pe care le cunoaște istoria acestei instituții:Justiniana Prima, 535 - c.602; Pliska/Preslav, 870 -?; Durostorum, 945 - 971; Ohrida, 1018 - 1767;

#### Patriarhia de Peć – Ipek

În şi din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice și al Patriarhiei de Ohrida a evoluat Patriarhia de Peć-Ipek, 1220-1459 și 1557-1766.

#### Patriarhia de Turnovo sau Târnovo

În şi din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice și al Patriarhiei de Ohrida a evoluat Patriarhia de Târnovo, 1204-1394.

## 5. Patriarhia Moscovei, Autocefală

Actualmente, Patriarhia Moscovei dispune asupra a 80 de milioane de credincioși, în Rusia, în celelalte state ale Federației Ruse, precum și în emigrație (Europa de vest, America, Australia), organizați într-o Patriarhie, cu statut autocefal, cu Scaunul la Moscova, cu 55 de eparhii în Rusia și în alte state ale Federației Ruse, la care se mai adaugă 11 eparhii în Bielorusia, 28 eparhii în Ukraina, șapte eparhii în emigrație, 11 mănăstiri de călugări și 20 de călugărițe. În total, 101 eparhii și 31 de mănăstiri.

Patriarhia este de rit bizantin, cu limba liturgică slavonă și rusă.

**Titulatura:** Sanctitatea Sa N., Patriarhul Moscovei și al întregii Rusii, Abate al Lavrei Preasfânta Treime, din Zagorsk.

# Mitropoliți ai Kievului și întregului Rus' 988-1353, rezidenți în Kiev

Mihail (I), 988-992

**Leontie**, sau Lev, 992-1008

**Ioan I**, 1008-1033

**Feopempt**, 1036 -?

**Ilarion**, 1051-1054

Efrem, 1055 -?

**Gheorghe I**, 1072-1073

Ioan II, 1073-1089

**Ioan III**, 1089-1090

Nicolae, 1097-1101

**Nichifor**, 1103-1121

Nichita, 1122-1126

Mihail II, prima oară, 1130-1145

Klim sau Clement, 1147-1154

**Constantin I**, 1156-1158

Feodor, 1161-1163

Ioan IV, 1164-1166

**Constantin II**, 1167-1172

**Mihail II**, *a doua oară*, 1172-1182

**Nichifor II**, 1182-1197

Gavriil I,? -?

Dionisie,? -?

**Matfej**, 1210-1220

**Chiril I**, 1224-1233

**Iosif**, 1237 -?

Chiril II, 1249-1281

Maxim, 1283-1305

Petru, 1303-1326

Feognost, 1328-1353

# Mitropoliți ai Kievului și întregului Rus' 1354-1461, rezidenți în Moscova 103

Pentru informarea cititorului, precizăm că au existat în această perioadă şi mai târziu chiar, mai mulți mitropoliți cu titlul de Kiev. Existau astfel: *Mitropolia Kievului* [în Statul Ruso–Kievean] (1039-1353); Mitropolia *Kievului şi a toată Rusia*, în Moscova (1354–1461); Mitropolia Moscovei (1461-1589); Patriarhia Moscovei (1589-1700 şi 1918, până astăzi); *Mitropoliți ai Kievului în Lituania* (1458-1507); Mitropoliți ai Kievului şi Galiției, în Lituania (1507-1588 şi 1620-1701, în această din urmă categorie trebuie integrat şi mitropolitul român Petru Movilă al Kievului: 1633-1647);

Alexie, 1354-1378 Mihail III, sau Mitjaj, neînscăunat, numai numit, 1378-1379

Mitropolia Haliciului sub Patriarhia Ecumenică? - 1141 ,? - 1156 -?, 1303 - 1403?, cu întreruperi [Alexius? -1141 -?, Cosmas? - 1156, Nifon 1303 - 1305, Petru 1308 - 1326, Gabriel 1331 -?, Teodor 1337 - 1347, Antonie 1370 - 1391, Simeon? - 1391 -?, Ioan din Luzk 1393 - 1403?]; Mitropoliți ai Lituaniei(1316 - 1477). Vezi Listele cronologice din lucrarea lui A. M. AMMANN S.J., Ostslawische Kirchengeschichte, Thomas Morus Presse im Verlag Herder, Wien, 1950, pp. 674 - 696. Nu am menționat în această listă pe ierarhii uniți: 1588 - 1805, Mitropoliți uniți de Kiev și Halici (Galiția); Mitropoliți de Halici (1807 - 1946). Ibidem.

După moartea Mitropolitului ortodox lituanian Roman (1354-1361), episcopiile Galițiene și din Rusia Mică - Lituania – Volhynia, au ajuns din nou sub controlul canonic al Mitropolitului Alexius al Kievului și a toată Rusia (1354-1378). În anul 1366, regele Cazimir al Poloniei († 1370) a cucerit întreaga Galiție și Lituanie (cu excepția regiunii Luţk), după care monarhul a dispus despărțirea ierarhică de Moscova a Bisericii Ortodoxe din regatul său. Prea multă toleranță sau respect față de Ortodoxie nu avea regele polonez, toate măsurile trebuind să conducă însă la stabilitatea politică a noilor țări cucerite și integrarea lor sub sceptrul său. Împreună cu boierii galițieni, regele polonez a trimis o scrisoare Patriarhului Ecumenic Philotei (1364-1376, a doua oară), prin care-i cereau ca episcopul Antonie al Haliciului să fie numit mitropolit al Mitropoliei Haliciului, pe care Patriarhul ecumenic refuză reactivarea Mitropoliei de Halici, redusă între timp din nou la forma de Episcopie, atunci acesta se simte nevoit să se adreseze latinilor, adică Romei Vechi.

În fața acestei amenințări și șantaj regal, Patriarhul Philotei a reacționat prompt, fără alte intervenții, și în anul **1370 a reînființat Mitropolia Haliciului**, al cărei titular a și devenit Antonie (1370-1391), urmat de Simeon (1391-?) și Ioan din Luțk (1393-1403?), cu eparhiile sufragane: Chelm, Turov, Przemyśl și Vladimir. Patriarhul se temea pe bună dreptate, de pericolul propagandei catolice în Europa de răsărit și nu s-a înșelat nici în privința Galitiei.

Prin 1372, Papa Grigorie XI (1370-1378) a început să întreprindă tot felul de acțiuni, în vederea fondării unei ierarhii de rit latin în Galiția. În acest scop i-a ordonat episcopului latin Florian de Cracovia (1367-1380) să alunge cu forța, toți episcopii schismatici, adică ortodocși, din Galiția. Episcopul Florian nu s-a conformat ordinelor Papei, dar, în anul 1375, a fondat Arhiepiscopia romano-catolică a Galiției, cu sediul în Lemberg, instituție care trebuia să funcționeze paralel cu ierarhia ortodoxă locală. După mai multe tulburări politice și schimbări de stăpânire, în anul 1387, Galiția a trecut de sub stăpânirea regelui ungur, din nou sub aceea a regelui polon.

În același an însă, 1387, regele Poloniei a fost obligat ca sudul Galiției, împreună cu cetatea și orașul Halici (Lemberg, Lwow) să le cedeze Țării Moldovei, domnitorul Petru Mușat (1375-1391) plătind în schimb o sumă de bani neînsemnată. Nu se știe apoi, dacă mitropolitul Antonie a continuat să rezideze în Halici, ori a trebuit să se mute la Suceava, pentru a fi la dispoziția domnitorului și a Curții Domnești. Așa se explică și împrejurarea în care, mitropolitul Antonie, prin anul 1387 sau ulterior, dar înainte de anul 1391, când a decedat, la Suceava, a procedat la hirotonirea întru arhiereu a lui Iosif și a lui Meletie.

Exact în această perioadă, adică în anul 1370 a avut loc și fondarea Mitropoliei Severinului. Chiar dacă motivele și împrejurările în care această Mitropolie a fost înființată sunt diferite, acolo, la centru, în Polis, Patriarhia Ecumenică intrase deja în panică.

Regestele Patriarhale precizează că înainte de luna august 1370, Mitropolitul Daniil al Vidinului și dicheofilaxul Patriarhiei Daniil Critopol au depus, la Cancelaria Sfântului Sinod, scrisoarea Mitropolitului Iacint al Ungrovlahiei. Acesta era învinuit de-a nu fi respectat directivele Marei Biserici, adică ale Patriarhiei Ecumenice, motiv pentru care era somat să se înfățișeze la Polis, pentru a se dezvinovăți. Întrebarea se pune, ce înțelegea Patriarhul Ecumenic, prin "nerespectarea directivelor...".

Reclamațiile contra venerabilului Mitropolit Iachint s-au dovedit neîntemeiate, dar în anul 1370, Antim [numele de călugărie] Critopol a devenit Mitropolit de Severin, probabil în zona unde ulterior, după anul 1370, se refugiase și Mitropolitul Daniil al Vidinului, după ce a fost alungat din Eparhie.

Patriarhia Ecumenică intenționa să-l ajute pe bătrânul arhiereu Iachint, dar în același timp dorea și să pregătească și să ferească tânăra Provincie Bisericească a Ungrovlahiei, de eventualele asalturi prozelitiste ale catolicilor din jur sau de o ademenire a ierarhilor acestora la uniație.

Mitropolia Ungrovlahiei se bucura de mult prestigiu la Constantinopol, și nu numai că aceasta dintâi își extindea jurisdicția și asupra ortodocșilor din Ungaria și Transilvania, dar îndeplinea și alte misiuni canonice și diplomatice, din partea Patriarhiei Ecumenice, în acest spațiu geografic al Europei centrale și de răsărit. Astfel, în gramata de numire a Mitropolitului Antonie al Haliciului, Patriarhul Ecumenic îi cerea acestuia, ca în toate acțiunile, privitoare la alegerile și hirotonirile de mitropolit și episcopi, din cuprinsul Mitropoliei Haliciului, să se adreseze Arhimitropolitului Exarh de la Curtea de Argeș. Numai împreună cu acesta, să întreprindă toate aceste acțiuni, probabil și de teama unui amestec al ierarhilor ruși în problemele Mitropoliei Haliciului. Deci Mitropolitul Ungrovlahiei îndeplinea funcția de Exarh al Ungariei și Transilvaniei, dar și pe aceea de Apocrisiarh [nunțiu sau ambasador] sau legat al Patriarhiei Ecumenice, în Regatul Poloniei.

Ciprian, 1381-1382
Pimen, oder Pimin, 1382-1385
Dionisie, 1384-1385
Ciprian II, 1390-1406
Fotie, sau Fotij, 1408-1431
Gherasim, 1432-1435
Isidor, 1436-1441
Iona, 1448-1461

1/

"Dar veșmintele și limba preotului latin care slujea la altar erau un motiv de scandal și bizantinii observară cu oroare că a sfințit o prăjitură sau un biscuit de cocă nedospită și că a turnat apă rece în cupa sfințită." (vol. III, p. 234).

A rămas în Constantinopol până la 29 mai 1453, când a fost luat ostatec de către turci, reuşind şi de data aceasta să fugă în apus, ajungând din nou la Roma. Mehmed al II-lea dorea cu orice preț să prindă Legatul Papal, numai că grecul Isidor a fost mai viclean, decât și-a închipuit Sultanul. Mitropolitul Cardinal Isidor și-a dat hainele unui cerșetor, el s-a îmbrăcat cu zdrențele acestuia, fiind "cumpărat" apoi, de către un negustor italian, din Pera, care i-a mijlocit apoi fuga în Italia. Cerșetorul a fost prins, decapitat, iar capul i-a fost apoi expus pe o lance și purtat în triumf prin oraș, de către turci, care credeau că este căpățâna Mitropolitului Cardinal Isidor.

De la el au rămas o serie de discursuri, scrisori , precum și *Enciclica din Buda, trimisă Bisericii Ortodoxe Ruse*. Biblioteca sa celebră, a ajuns cu timpul în diferite colecții de manuscrise din Europa apuseană, nu numai în Biblioteca Apostolica Vaticana.

La Roma, după moartea lui Grigorie III Mammas, în anul 1459, Isidor a devenit urmașul acestuia, adică Patriarh Latin de Constantinopol, funcție pe care a deținut-o până la moarte. Vezi:

**BIOGRAPHISCHES LEXIKON zur Geschichte Südosteuropas**, hgg. von Mathias BERNATH und Felix von SCHROEDER, Redaktion Gerda BARTL, **Band II, G-K**, 1976, R. Oldenbourg Verlag München, p. 243. [Südosteuropäische Arbeiten, 75/II].

Edward **GIBBON**, *Istoria declinului și a prăbușirii imperiului roman*, *Antologie*, vol. III, p. 234; Steven **RUNCIMAN**, *Die Eroberung Konstantinopel 1453*, Verlag C.H Beck, München, 1990, p. 156.

Ioan Marin MĂLINAŞ, *De te voi uita, Constantinopol!* sau privitor la evenimentele de la 10 august 626, 13 aprilie 1204 și 29 mai 1453, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, 195 p. (pp. 94-97). **Același**, *If I forget you, Constantinople!*, or about the events of August 10, 626, April 13, 1204 and May 29, 1453, Sedan Publishing House, Cluj-Napoca, 2004, 195 p. (pp. 97-101).

Același, *De te voi uita*, *Constantinopol!* sau privitor la evenimentele de la 10 august 626, 13 aprilie 1204 și 29 mai 1453, în vol. **Byzance après Byzance**, **550 de ani de la căderea Constantinopolului**, Oradea, 7-8 mai 2003, tipărit la Napoca Star, Cluj-Napoca, 2004, pp. 30-102, Editori Constantin VOICU și Liviu BORCEA [Universitatea din Oradea, Facultatea de Teologie Ortodoxă, Facultatea de Istorie-Geografie, Muzeul Țării Crișurilor], pp. 61-62.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> **Mitropolitul Isidor al Kievului (1385-1463).** S-a născut în Peloponez, în jurul anului 1385 și a murit la Roma, la data de 23 aprilie 1463. Pregătirea teologică și-a făcut-o la Constantinopol, călugărindu-se la Monemvasia, iar mai târziu a devenit starețul Mănăstirii Sf. Dimitrie, din Polis. Între timp a fost folosit de Curtea imperială și în misiuni diplomatice, ca legat al basileului, cum a fost cazul în 1434, la Conciliul din Basel. În anul 1437 a fost numit mitropolit al Kievului și hirotonit întru arhiereu. Între anii 1438-1439 a făcut parte din delegația Ortodoxă, la Sinodul de la Ferrara-Florența, manifestându-se ca un înflăcărat susținător al Unirii cu Roma Veche, unde a și rămas, devenind romano-catolic. La 17 august 1439 a fost numit Legat Papal pentru Rusia și la 18 decembrie, același an a fost creat cardinal. În calitate de Legat Papal a vizitat Polonia, Lituania, și Kievul. La 23 martie 1441, aflându-se la Moscova, a fost arestat și închis, la porunca Marelui Cneaz Vasile II, al Rusiei, sub acuza de erezie. După doi ani, reușește să evadeze și fuge în Italia. Spre sfârșitul anului 1452, Cardinalul Isidor și-a făcut apariția triumfală la Constantinopol, în calitate de Legat al Papei Nicolae V (1447-1455). În această calitate, la data de 12 decembrie 1452, în prezența Curții Imperiale, celebrând Liturghia romano-catolică, în Basilica Patriarhală Sfânta Sophia, din Constantinopol, a publicat punerea în aplicare a deciziilor sinodale de la Ferrara-Florența, din 1438-1439, considerând Unirea Bisericii Ortodoxe cu Roma Veche, ca și încheiată sau desăvârșită. Iată cum descrie E. Gibbon această slujbă religioasă a Cardinalului Isidor al Kievului, de proclamare a unirii cu Roma, din data de 12 decembrie 1452, din Biserica Patriarhală a Sfintei Sophii, din Constantinopol: "La douăsprezece decembrie, ambele popoare, în biserica Sfânta Sophia, se uniră în cuminecătură și rugăciune și numele celor doi pontifi fură amintite în mod solemn: Nicolae al V-lea, vicarul lui Hristos si patriarhul Grigore, care fusese alungat în exil de un popor rebel."

## Mitropoliți ai Moscovei și întregului Rus' 1461 - 1589

Teodosie, Feodosij, Byval'cev, 1461-1465

**Filip I**, 1467-1473

**Gherontie**, 1473-1489

**Zosima**, Bradatyj, 1490-1494

Simon, 1495-1511

Varlaam, 1511-1522

Daniil, 1522-1539

Ioasaf, Skrypicyn, 1539-1543

Macarie, 1543-1564

**Afanasij**, 1564-1566

Filip II, Kolyčev, 1566

Gherman, 1566-1569

**Chiril III**, 1570-1577

**Antonie**, 1577-1580

**Dionisie**, 1581-1586

Iov, 1586-1589, apoi Patriarh (1589-1605)

## Patriarhi ai Moscovei și întregului Rus' 1589-1700 și din 1917

Iov, 1589-1605

Ignatie, prima oară, 1605-1606

Hermoghen, 1606-1611

Ignatie, a doua oară, 1611-1612

Sedisvacanță, 1612-1619

**Filaret**, Romanov, 1619-1633

**Ioasaf I**, 1634-1640

**Iosif**, 1642-1652

Nikon, 1652-1666

**Ioasaf II**, 1667-1672

**Pitirim**, 1672-1673

**Ioachim**, 1674-1690

**Adrian**, 1690-1700

#### Perioada Sinodală (1702-1721)

**Ștefan** Javorskij: Administrator - **un arhiereu** - Vicar și Exarh al Scaunului Patriarhal, din anul 1702, până la desființarea Patriarhiei, în anul 1721.

# **Perioada Procuratorului General-un laic -** al Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Ruse, **1721-1917**

#### Reînființarea Patriarhiei în anul 1917:

**Tihon**, Bellavin, 1917-1925

Sedisvacanță, 1925-1943

Serghie, Stragorodskij, 1943-1944

Alexie I, Simanskij, 1945-1970

Pimen, Izvekov, 1971-1990

Alexie II, 1990-

## Mitropoliți ai Principatului de Halici, 1141-1403 [Lvov, Liviv, Leopoli, Lemberg, Lwow] sub jurisdicția directă a Patriarhiei Ecumenice

**Alexius,?** –1141 -?

Cosmas,? - 1156

Nifon, 1303-1305

Petru, 1308-1326

**Gabriel**, 1331 -?

**Teodor**, 1337-1347

**Antonie**, 1370-1391

**Simeon,?-1391 -?** 

Ioan, din Luzk, 1393 - 1403?

# Mitropoliți în Marele Principat al Lituaniei (c. 1316-1389)<sup>105</sup>

**Feofil**, c. 1316-1317

Feodorit, 1352-1354

Roman, 1354-1361

**Ciprian**, 1376-1381

Ciprian, 1382-1389

\_\_\_\_\_

**Grigore**, Tamblac sau Semivlah, 1415-1420?

\_\_\_\_\_

Spiridon, Soton, 1474 -?

Galaction,?-1477

1/

Vezi Listele cronologice, pp. 683 – 687, ale ierarhilor slavi, din lucrarea lui A. M. **AMMANN** S.J., **Ostslawische Kirchengeschichte**, Thomas Morus Presse im Verlag Herder, Wien, 1950, pp. 674-696. Compară cu Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, zusammengestellt und eingeleitet von Nikolaus THON. Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus-Verlag Trier, 1983, pp. 578/579 (= **SOPHIA**, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius Tyciak + und Wilhelm Nyssen, Band 23, 628 p.).

# Mitropoliți cu titlul de Kiev, în Lituania (1415-1507)<sup>106</sup>

Grigore, Tamblac sau Semivlah, 1415-1420?

\_\_\_\_\_

Grigore, Bulgarul, 1458-1472
Misail, Pruckij, 1474-1477
Spiridon, 1476
Simeon, 1477-1488
Iona I, Glezna, 1489-1494
Macarie I, Dracul, Čort, 1495-1497
Iosif I, Bulgarynovič, 1498-1501

Iona II. 1502-1507

# Mitropoliți de Kiev și Halici, în Regatul Poloniei și Lituania (1507-1707, respectiv 1686)

Iosif II, Soltan, 1507-1521

Iosif III, 1522-1534

Macarie II, 1535-1555

Silvestru, Belkevič, 1556-1568

Iona III, Protasovič Ostrovskij, 1568-1577

Ilie, Kuca, 1576-1579

Onisifor, Devočka-Petrovic, 1579-1588

**Mihail**, Ragoža, 1589-1599

**Ipatie**, Pocej, 1599-1613

Iov, Boreckij, 1622-1631

Isaia, Kopinskij, 1631-1633

Petru, Movilă (slavizat Mogila), 1633-1646 († 1 ianuarie 1647)

Silvestru, Kosov, 1647-1657, între anii 1654-1667, sub jurisdicția Moscovei

Dionisie, Boloban, 1657-1663

10

La data de 14 august 1385, a avut loc uniunea de la Krewo, dintre Polonia reginei Jadwiga şi Lituania marelui Cneaz Jagello (1377-1434). În martie 1386, Jagello se botează, se căsătorește cu Jadwiga şi devine Wladislaw II Jagello regele Poloniei. În anul 1392 a fost încheiat Tratatul polono-lituanian, dintre Wladislaw II Jagello şi noul mare cneaz Witold (1392-1430) al Lituaniei. Witold este recunoscut ca mare cneaz sub suzeranitatea Poloniei, extinzându-şi Statul până la Marea Neagră. Aşa ajunge Ukraina sub stăpânire lituaniană. Prin Uniunea de la Lublin, din 1 iulie 1569, Lituania este alipită Poloniei, păstrându-şi însă vechile structuri administrative, fiscale, juridice şi militare. Primul mare cneaz al Lituaniei care s-a încreștinat a fost Mindovg (Mindaugas) (c. 1240-1263), în anul 1251, iar în anul 1253 a fost încoronat rege al Lituaniei, de către Episcopul dominican Heidenreich (1245-1262) OP de Kulm, în Pmerllen, în Polonia. Mindovg este şi fondatorul orașului Vilnius, devenit capitală a Lituaniei. În anul 1261, Mindovg a apostat de la Creștinismul de rit latin, readoptând păgânismul local lituanian. Abia în secolul al XIV-lea va avea loc încreștinarea Lituaniei, grație monarhilor Wladislaw II Jagello şi Witold, care au impus și stimulat doar ritul latin.

**Iosif**, Neljubovič-Tukal'skij, 1664-1676 **Antonie**, Vinnickij, 1679-1685 **Iosif**, Szumlaňski, 1685-1707

### În Rusia

**Ghedeon**, Czetwertyňski, 1685-1690, din 1686 din nou sub jurisdicţia Moscovei **Varlaam**, Jasinski, 1690-1707

Mitropolia Autonomă a Kievului a fost scoasă de sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice și subordonată Patriarhiei Moscovei în două etape, în conformitate cu încadrarea Ukrainei în Țaratul Rus: prima oară în anul 1654; apoi în **1686**, în urma războiului dintre anii 1654-1667, cu Pacea de la Andrusovo, din anul 1669.

## Procuratorul General sau Ober Prokurator al Sinodului Dirigent al Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Ruse, 1722-1917

Prima Patriarhie Rusă s-a menținut între anii 1589-1700, această instituție fiind restaurată în anul 1917. În perioada de timp de la 1700 și până în 1917, Biserica Ortodoxă Rusă a avut două forme de conducere:

#### 1. Perioada Sinodală (1702-1721)

**Ștefan** Javorskij: Administrator – **un arhiereu** – Vicar și Exarh al Scaunului Patriarhal, din anul 1702, până la desființarea Patriarhiei, în anul 1721.

2. Perioada Procuratorului General – un laic – al Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Ruse, 1721-1917

La 25 ianuarie 1721, Țarul Petru cel Mare a desființat instituția Patriarhiei Ortodoxe Ruse, după ce a ținut Scaunul vacant timp de 20 de ani, adică din anul 1700, când murise Patriarhul Adrian (1690-1700). Țarul a substituit Instituția Patriarhiei unui Sinod Dirigent, a cărui reședință nu era la Moscova, ci la St. Petersburg, oraș înființat de el, în anul 1703, ca "fereastră a Rusiei spre occident". La Moscova, în locul Patriarhului, de acum va rezida un Mitropolit, pe toată durata Sinodului Dirigent (1721-1917). De fapt, în toată această perioadă de timp, structura administrativă a mitropoliilor și eparhiilor a rămas aceeași, doar instituția Patriarhiei cu toate prerogativele ei de jurisdicție a fost schimbată. Acest sistem de conducere a Bisericii Ruse a fost o concepție luterană privind supremația monarhului în Biserică inspirată de Vechiul Testament, după modelul regilor teocratici ai evreilor și după sugestia protestantului elvețian Lefort. Petru cel Mare imita îi în felul acesta pe regii Angliei, capi ai Bisericii Anglicane. Legătura dintre Sinodul Dirigent și Țar a făcut-o Procuratorul General sau Ober Prokurator, un laic. Puterea Procuratorului General a devenit nelimitată, ajungându-se ca decizia lui să fie mai importantă decât aceea a întregului Sfânt Sinod. Procuratorul General cenzura deciziile sinodale și avea drept de veto asupra hotărârilor considerate de Stat ca inoportune.

Deciziile din 25 ianuarie 1721, cu toate schimbările făcute de Țarul Petru cel Mare au fost aprobate de Patriarhul Ecumenic Ieremia III (1716-1726 și 1732-1733) la data de 23 septembrie 1723. <sup>107</sup>

Boltin, Ivan Vasilievici, 1722-1725

Baskakov, Aleksej Petrovici, 1725-1726

Raevskij, R., numai "Prokurator", nu prokurator general, 1726 -?

Krecetnikov, Nikita Semenovici, 1741

**Şachovskoj**, Jakov Petrovici – Prinţ, 1741-1753

L'vov, Afanasij Ivanovici, 1753-1758

Kozlovskij, Aleksej Semenovici – Print, 1758-1763

Melissino, Ivan Ivanovici, 1763-1768

Cebyşev, Petr Petrovici, 1768-1774

Akciurin, Sergej Vasilievici, 1774-1786, până în 1775 numai ca locțiitor

Naumov, Apollon Ivanovici, 1786-1791

Musin-Puşkin, Aleksej Ivanovici – Conte, 1791-1797

Chovanskij, Vasilij Aleksevici – Print, 1797-1799

Chvostov, Dimitrij Ivanovici, 1799-1802

Jakovlev, Aleksandr Alekseevici, ca Loctiitor, 1803

Golicyn, Aleksandr Nikolaevici – Print, 1803-1817

Meşcerskij, Petr Sergeevici – Prinţ, 1817-1833

Neceaev, Stepan Dimitrievici, 1833-1836

Protasov, Nikolaj Alekseevici – Conte, 1836-1855, fost general de husari, foarte rigid și cel mai radical Procurator General. El a sugerat Țarului Nicolae I (1825-1855) și ideea convertirii la Ortodoxie a luteranilor din Letonia și Estonia. Tot în timpul său, sub presiunea Țarului Nicolae I, în anul 1839, trei eparhii, unite ukrainiene, cu 1300 de preoți și mii de credincioși, ajunși sub stăpânire rusească, au fost trecute la Biserica Ortodoxă, sub jurisdicția Moscovei.

Karasevskij, Aleksandr Ivanovici, 1855-1856

**Tolstoj**, Aleksandr Petrovici – Conte, 1856-1862

Achmatov, Aleksej Petrovici, 1862-1865

**Tolstoj**, Dmitrij Andreevici – Conte, 1865-1880, în timpul căruia, în anul 1875, Eparhia Unita de Helm – Holm, cu 260.000 de suflete, a fost trecută la Ortodoxie.

Pobedonoscev, Konstantin Petrovici, 1880-1905

Obolenskij, Aleksej Dmitrievici – Print, 1905-1906

**Şirinskij-Şichmatov**, Aleksej Alekseevici – Print, 1906

Isvolskij, Petr Petrovici, 1906-1909

Lukjanov, Sergej Michajlovici, 1909-1911

Sabler, Vladimir Karlovit, 1911-1915

Samarin, Aleksandr Nikolaevici, ca Loctiitor, 1915

Voljin, Aleksandr Nikolaevici, 1915-1916

Raev, Nikolaj Pavlovici, 1916-1917

<sup>107</sup> Lista Procuratorilor Generali am preluat-o după: Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, Op. cit., p. 593.

L'vov, V. N., 1917

Kartașev, Anton Vladimirovici, 1917 [după desființarea funcției de Procurator General, la data de 5 august, până la revoluția din octombrie 1917, a funcționat ca ministru pentru Mărturisirile de Credință Religioase (=al Cultelor)]. Sinodul Bisericii Ruse, care și-a început lucrările pe data de 15 august, durând până în septembrie 1917, a restaurat Patriarhia Moscovei și a întregii Rusii, primul Patriarh fiind ales la 5 noiembrie și întronizat la 21 noiembrie același an.

## Biserici Ortodoxe Autonome, sub jurisdicția Moscovei

### 1. Mitropolia Japoniei, din anul 1919

După revoluția din octombrie 1917, din Rusia, Biserica Ortodoxă din Japonia, în anul 1919 s-a declarat de sine stătătoare, continuând să aibă însă legături strânse cu Biserica Ortodoxă Rusă Greco-Catolică, din America de nord. La 10 aprilie 1919, Patriarhia Moscovei i-a acordat statutul de autonomie, pe care însă Patriarhia Ecumenică nu-l recunoaște deloc. <sup>108</sup>

Sergij, Tichomirov, 1921-1940

#### Sedisvacanță, 1940-1947, locțiitori:

Protopopul **Arsen**, Tsakava Episcopul **Nikolaj**, Ono, 1941-1947

Benjamin, Bassalyga, 1947-1953 Iriney, Bekish, 1953-1960 Nikon, de Greve, 1960-1962 Ambrozius, 1962 Vladimir, Nagoskiy, 1962-1972 Theodosius, Nagashima, 1972-

### 2. Exarhatul autonom al Chinei, din anul 1957

Încă din anul 1952 exista un Exarhat în China, fondat de Patriarhia Moscovei, declarat de către aceasta autonom, la data de 30 mai 1957. Nici această autonomie nu este recunoscută de către Patriarhia Ecumenică. După anul 1966, adică după declanșarea "revoluției culturale" în China, Biserica Ortodoxă Chineză a fost scoasă în afara legii, supraviețuiește doar în catacombe, fiindu-i distruse toate structurile și fiind oprită să desfășoare orice activitate publică sau privată. <sup>109</sup>

**Viktor**, Svjatin, 1950-1956 **Simeon**, Du, 1956-1965

NUL-1--- THON O

Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23], p. 594: Mitropolia Japoniei.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Nikolaus **TĤON**, Op. cit., p. 594, Biserica Ort. Chineză.

### [6.] Patriarhia Ortodoxă Sârbă – vezi Patriarhia de Peć

### 7. Patriarhia Ortodoxă Română

Neofit Scriban, în anul 1867: Înțelegeți dar bine d-lor avocați că hotarele Bisericii Lui Iisus Hristos nu se pot îngusta după hotarele țărilor pe care sabia le lățește, sabia le îngustează, și că centrul ortodoxiei e în Constantinopol și nu în București." <sup>110</sup>

"Neofit Scriban va fi ultimul Arhiereu care are curajul să apere drepturile Bisericii în fața puterii civile. După el înalta ierarhie va amuții cu totul.", scria Preotul unit Dr.

Alexandru Mircea, la Madrid, în anul 1952. 111

Din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice a evoluat și Biserica Autocefală Ortodoxă Română în anul 1885, devenită Patriarhia Ortodoxă Română, în anul 1925.<sup>112</sup>

La 9 mai 1877 a fost proclamată independența de Stat a României, condiție canonică esențială, în vederea obținerii statutului de Autocefalie a Bisericii Dominante din Stat, acțiune începută deja, cu mult înainte, de către Domnitorul Alexandru Ioan Cuza (1859-1866). La 13 decembrie 1863 a fost adoptată legea privind secularizarea averilor mănăstirești. Un an mai târziu, la data de 3 decembrie 1864 a avut loc Promulgarea Decretului organic, privind înființarea unei autorități sinodale centrale. Practic, prin această măsură, Domnitorul Cuza a decretat în mod unilateral Autocefalia Bisericii Ortodoxe, din noul Stat Român. Mai târziu, sub Domnitorul Carol I (1866-1914, rege din 1881), Constituția României, din 1/13 iulie 1866, preciza anticipat că "Biserica Ortodoxă Română este și rămâne neatârnată de orice chiriarhie străină, păstrându-și însă unitatea cu Biserica Ecumenică a Răsăritului (din Constantinopol, n.n.) în privința dogmelor (consensus

Apologia Preasfințitului Arhiereu Neofit Scriban, Bucureşti, 1867, pp. 6-7, mie inaccesibilă. Text luat după Pr. Dr. Alexandru MIRCEA, Problema religioasă în România, (pp. 367-413), p. 372, în volumul jubiliar, Biserica Română Unită, Două sute cinci zeci de ani de istorie, Cu 40 ilustrații înafară de text, Madrid, 1952, 417 p. volum elaborat de un grup de colaboratori: Aloisie L. Tăutu, Pamfil Cârnațiu, Carol Capros, Flaviu Popan, Octavian Bârlea, Alexandru Mircea şi Mircea Todericiu.

Text luat din studiul interesant al Pr. Dr. Alexandru MIRCEA, Problema religioasă în România, p. 376. Arhiereul Neofit Scriban de Edesa (1803-1884), frate de sânge al Arhiereului Filaret Scriban (1811-1873), pe timpul când a deținut prima locotenență a Eparhiei Argeșului, a fost și el numit Episcop al Argeșului, prin Decret, la data de 10 mai 1865, demisionând însă după zece zile, la data de 20 mai. A deținut în două rânduri funcția de Locțiitor de Episcop al Argeșului (1862-1865 și 1868-1873). Între anii 1873-1884 a trăit retras.

Despre cei doi frați arhierei, Neofit și Filaret Scriban, vezi studiul: Mircea **PĂCURARIU, Arhiereii Neofit și Filaret Scriban**, în rev. **Mitropolia Moldovei și Sucevei**, Iași, XXXV, 1959, nr. 1-2, pp. 87-116.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Ioan Marin MĂLINAS, Mari aniversări ale Bisericii Ortodoxe Române, în Altarul Banatului, an XVI (LV), serie nouă, nr. 4-6, aprilie-iulie, 2005, pp. 18-20.

Încă din a doua jumătate a secolului trecut, și Sfântul Scaun a creat pe teritoriul Statului Român o ierarhie ecleziastică proprie. După recunoașterea internațională a independenței, Vicariatul Apostolic al Valahiei, existent deja, avea să fie ridicat de Papa Leon XIII la rangul de Arhiepiscopie (la 7 aprilie 1883), iar cel al Moldovei la rangul de Episcopie sufragană (la 27 iunie 1884). În Transilvania, prin Bula papală *Ecclesiam et omni lingua*, din 23 noiembrie 1853, fusese creată o nouă structură teritorial-administrativă ecleziastică pentru Biserica Greco-Catolică, Arhiepiscopia de Blaj, și trei episcopii sufragane: Oradea, Gherla și Lugoj. Toate se aflau sub jurisdicția Sfântului Scaun prin Congregația *De Propaganda Fide*.

Ecclesiae dispersae)".<sup>114</sup> Un pas înainte, în vederea obținerii Autocefaliei, 1-a marcat Legea Organică din 1872, prin care s-a constituit instituția **Sfântului Sinod** al Bisericii Ortodoxe Române, cu un proiect al Mitropolitului Primat al României, Calinic Miclescu (1865-1875), votat de Camera Deputaților la data de 4 decembrie, de către Senat la 11 decembrie și sancționat de Domnitorul Carol I, la data de 14/26 decembrie 1872: "Legea organică pentru alegerea mitropoliților și episcopilor eparhioți, cum și a constituirii Sfântului Sinod al Sfintei Biserici Autocefale Ortodoxe Române".<sup>115</sup>

Proiectul Legii organice a fost redactat la București, în anul 1867, trimis Patriarhiei Ecumenice spre avizare, în anul 1869 și confirmat, cu unele amendamente, de către Patriarhul Ecumenic Grigorie VI (1835-1840 și 1867-1871), la începutul anului 1870. Sfântul Sinod era compus din doi mitropoliți, șase episcopi eparhioți și opt arhierei titulari, adică unul pentru fiecare eparhie.

"Luptei pentru canonicitate", din perioada 1865-1872, i-au urmat acțiunile pentru obținerea autocefaliei, care, toate împreună, au înrăutățit relațiile canonice dintre Biserica Ortodoxă Română și Patriarhia Ecumenică din Constantinopol, cu abuzuri canonice de ambele părți. Un astfel de abuz l-a constituit și Sfințirea Sfântului și Marelui Mir în Catedrala Mitropolitană din București, în data de 25 martie 1882, fără consimțământul Patriarhiei Ecumenice din Constantinopol, deși Patriarhul Ecumenic Grigorie VI a precizat în anul 1870, că ierarhii români trebuie să-l pomenească la Sfânta Liturghie, iar Sfântul și Marele Mir să fie cerut numai de la Constantinopol, unde este și sfințit.

În anul 1885, după memoriul Sfântului Sinod, din luna februarie și după scrisoarea Mitropolitului Primat Calinic Miclescu (1875-1886), din 20 aprilie, însoțită de o altă adresă a ministrului Cultelor și Instrucțiunii, D. A. Sturdza, care, toate au fost trimise la Constantinopol și după alte tratative cu Patriarhia Ecumenică, Patriarhul Ioachim IV (1884-1886) convocând Sinodul Patriarhal Permanent, la data de **25 aprilie 1885** a răspuns cererilor Bisericii Românești, trimițând și **TOMOSUL** de Autocefalie, semnat de el și de către alți zece mitropoliți ai Sinodului Patriarhal. Tot atunci, Ioachim IV a trimis și o **Enciclică** Patriarhilor Apostolici ai Tetrarhiei (Alexandria, Antiohia și Ierusalim), precum și celorlalte Biserici Ortodoxe Autocefale și Autonome, vestindu-le autocefalia Bisericii Ortodoxe Române din Regatul României. Primul Mitropolit Primat Autocefal al României a devenit **Calinic Miclescu** al Ungrovlahiei și Arhiepiscop al Bucureștiului (1875-1886, fost și la Moldova, 1865-1875), proclamat astfel în ședința Sfântului Sinod din data de 1 mai 1885. Din acest moment, relațiile dintre Patriarhia Ecumenică și Biserica Ortodoxă Română n-au mai fost tulburate de nici un alt conflict de ordin canonic.

Obiectivitatea istorică ne obligă să analizăm și părerile contrare cursului oficial al Bisericii Ortodoxe Române din perioada 1859-1885, impus de guvernul României, adică din timpul domniei lui Cuza și a lui Carol I, până la acordarea Tomosului de Autocefalie.

La 24 decembrie 1864, Împăratul Francisc Iosif I (1848-1916) al Austriei a decretat înființarea Mitropoliei Ortodoxe a Transilvaniei cu Scaunul şi reședința la Sibiu, iar la 23 ianuarie 1873 pe aceea a Bucovinei şi Dalmației, cu Scaunul şi reședința la Cernăuți.

Pentru cronologia patriarhilor, vezi *Listele cronologice ale ierarhilor BOR*, la Mircea **PĂCURARIU**, **Istoria Bisericii Ortodoxe Române**, vol. 3 (secolele XIX şi XX), Bucureşti, 1994, p. 535. În aceeași lucrare, problema Autocefaliei din anul 1885 este tratată la pp. 109-125 şi 126-142, iar înființarea Patriarhiei Române este prezentată în paginile 407-425.

1. Alexandru MIRCEA: "Naționalizarea Bisericii române, închiderea ei între granitele Statului, a avut și o altă urmare imediată: aservirea ei fată de puterea civilă. În luna Decemvrie 1864, prin Decretul Organic, s-a decis autonomia Bisericii române si scoaterea ei de sub autoritatea Patriarhului Constantinopolitan. Influenta pe care o exercitau grecii prin Patriarh devenise într-adevăr insuportabilă. În același an, printr-o altă lege, se dădea Domnitorului dreptul de a numi episcopi, propusi de Ministrul Cultelor, după deliberarea Parlamentului. Printr-un decret succesiv, Domnitorul Cuza numește episcopi în toate Scaunele episcopești vacante atunci. Această hotărâre a dat naștere la un conflict, între autoritățile bisericești și puterea civilă, care a rămas faimos. Nicolae Dobrescu spune că una din cauzele pentru care Guvernul Cuza și-a arogat dreptul de a numi pe ierarhi ,era o nevoie a momentului ca guvernul să aibă atunci o ierarhie credincioasă, pentru ca ea să poată paraliza intrigile politice pe care le făceau călugării greci și Patriarhia, în urma secularizării averilor mănăstirești'. Dar ceea ce s-a făcut pe timpul lui Cuza dintr-o ,necesitate a momentului' a devenit pe urmă sistem în Statul român. De aici înainte destinul Bisericii Ortodoxe va sta în mâna puterii civile.

Pe timpul lui Cuza însă mai exista în Biserica Ortodoxă conștiința libertății și a autonomiei pe care Biserica trebuie să o aibă și înlăuntrul Statului, față de puterea civilă. Dovadă lupta ce s-a iscat după numirea episcopilor necanonici din partea lui Cuza. Unii Arhierei, foarte buni patrioți de altfel și contrari ingerințelor străine în Biserica Română, protestează cu tărie împotriva pretenției guvernului de a se amesteca în treburile Bisericii. În 7 decembrie 1865, Arhiereul Neofit Scriban iese din Sinod în semn de protest, declarând că nici o putere pe lumea asta n-are dreptul de a dicta legi Bisericii lui Hristos." 116

Neofit Scriban a redactat și un recurs la Patriarhia Ecumenică, protestând împotriva acestor decizii ale guvernului Cuza. Pentru a se apăra împotriva acuzei de-a fi redactat recursul, Neofit argumenta că "alta este în chestiunile politice cu streinii și alta în chestiunile religioase", aducând exemplul Franței care deși este țară liberă, totuși ține legături canonice cu Roma: "Franța e mai autonomă decât noi și mai zeloasă de libertățile sale, cu toate acestea nu poate acuza pe clerul său care ține strânse legături cu Biserica Romei". 117

Din aceste texte putem constata cât de diversificate erau părereile privitoare la politica bisericească a lui Cuza și Carol I, înainte și după obținerea Autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române, din anul 1885. Intenția noastră nu este să facem un proces politicii bisericești a celor doi Domnitori din tânărul Stat român, dar urmările acestei politici într-o epocă de instabilitate, cu măsuri momentane, impuse de factorii de circumstanță, au marcat Biserica Ortodoxă Română până în ziua de astăzi. O analizare idilică și unilaterală a problematicii, cu tendințe provincialiste, fără a

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Text luat din: **Biserica Română Unită**, Op. cit., Madrid, 1952, pp. 375-376.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> **Biserica Română Unită**, Op. cit., Madrid, 1952, p. 376.

păstra echilibrul axei dintre centru și provincie (în cazul de față, Constantinopol-București) și de triumfalism local, după cum se poate constata din lucrările de Istorie ale Bisericii Române, nu lovește cuiul în cap, ci oferă adevărul doar pe jumătate. Atât la Constantinopol, cât și la București (pe Dealul Mitropoliei și la Guvern), respectiv în întreaga Românie, precum și la Roma, problema Autocefaliei era urmărită cu viu interes, fiecare parte apărându-și interesele proprii și justificându-și argumentele.

Patriarhia Ecumenică și Biserica Românească au plătit cel mai scump această evoluție bisericească, prima, pierzând un teritoriu mare de jurisdicție și o sursă de existență vitală, mai ales prin secularizarea averilor mănăstirești, iar a doua, pierzându-și întreaga libertate de decizie, adevăratul mitropolit primat devenind șeful statului și ministrul cultelor. Așadar, câștigătorii de cauză în problema Autocefaliei, au fost Guvernul României și Monarhul, dobândind în felul acesta nu numai un element de stabilitate în Stat, ci și posibilitatea nelimitată de control asupra Bisericii și mai ales a ierarhiei acesteia. Biserica Ortodoxă Română a fost astfel mai bine pusă sub controlul local al Statului, iar amestecul partidelor politice în problemele bisericești n-a mai putut fi stăvilit. Mitropolitii Primati au fost numiti și înlăturați din Scaun, după bunul plac al guvernelor care se succedau la conducerea Țării, precum au procedat și sultanii otomani cu patriarhii ecumenici la Constantinopol: Calinic Miclescu a murit în anul 1886, urmându-i Iosif Gheorghian (1886-1993, retras), apoi Ghenadie Petrescu (1893-1896, depus, reabilitat apoi retras † 1918), după care a fost numit a doua oară Iosif Gheorghian (1896-1909 † 1909), urmat de Athansie Mironescu (1909-1911, retras † 1931), apoi Conon Arămescu Donici (1912-1919, retras † 1922), în locul căruia a fost ales Miron Cristea (1919-1939), Patriarh din anul 1925, mort în împrejurări dubioase la Cannes-Franta, la 6 martie 1939. Altfel spus, Biserica Ortodoxă Română a schimbat jugul de lemn al Patriarhiei Ecumenice, cu unul de fier al Ministerului Cultelor din București. Urmările practice ale acestei autocefalii, sunt bine observate si de către Gala Galaction, care preciza: "Acesti bărbati de Stat, complectamente străini de Iisus Hristos trebuie să se ocupe de Biserică, să dea programe și duh seminariilor, să le trimită dascăli și directori, să trieze pe profesorii de la teologie, și să aleagă în parlamentul țării, pe Episcopi și Mitropoliți. Vă dați seama ce însemnează aceasta? Niște oameni care nu dau pe la Biserică decât la Zece Mai, cari nu știu nici Decalogul nici Simbolul credinții, cari nu se spovedesc și nu se împărtășesc niciodată, cari nu cred nici în Tatăl, nici în Fiul, nici în Duhul Sfânt, - acești oameni fac și desfac totul în Biserica Românească! ...". 119

Urmărind evoluția istorică a statutului de autocefalie și al instituției Patriarhiei, în Biserica Ortodoxă<sup>120</sup> putem constata că, de fiecare dată, Patriarhiile Tetrarhiei le-au acordat și recunoscut cu multă greutate, după multe cereri și insistențe și numai la presiunea Statului respectiv: Regatul

Mircea **PĂCURARIU**, **Istoria Bisericii Ortodoxe Române**, vol. 3, Op. cit., problema Autocefaliei din anul 1885 este tratată la pp. 109-125 și 126-142, iar înființarea Patriarhiei Române este prezentată în paginile 407-425. **Biserica Română Unită**, Op. cit., Madrid, 1952, pp. 367-413.

Biserica Română Unită, Op. cit., Madrid, 1952, p. 378, citat luat din Dimineața, 1924, nr. 1.

În Biserica Catolică statutul de autocefalie nu există, iar noțiunea de patriarh, la latini este doar un titlu, iar la uniți este prevăzut cu o relativă autonomie, cenzurată de Congregația pentru Bisericile Orientale din Roma. Adevărații patriarhi latini și uniți sunt prefecții Congregațiilor pentru Episcopi și ai celei pentru Bisericile Orientale din Roma.

La romano-catolici un "primat", care este doar arhiepiscop, are mai multe prerogative canonice, putere și drept de decizie, decât un "patriarh", ceea ce ni se pare destul de absurd și neconform cu evoluția istorică a evenimentelor din primul mileniu creștin.

Georgiei, Țaratele Bulgare, Țaratul Sârbesc, Țaratul Rus, Regatul Greciei, 1850, Regatul României, 1885 etc.; cu excepția Bisericii Ciprului, în anul 431, la Efes și al celei de la Ierusalim, în anul 451, la Calcedon, unde autocefaliile au avut o justificare canonică, inclusă în programul universal de organizare bisericească, fără implicarea sau sub presiunea autorității Statale. În același timp, Patriarhia Ecumenică a și anulat sau a retras dreptul de autocefalie și a dizolvat instituția Patriarhiei la Bisericile locale, în cazul în care existența lor nu mai erau justificată (pierderea independenței de Stat, scindări teritoriale etc.), ori se constatau abuzuri și abateri canonice, sau balanța puterii atârna de partea Constantinopolului, cum a fost cazul Patriarhiei de Ohrida în anul 1018, respectiv 1767; Târnovo, după anul 1396; Peć, 1766; Georgia, după anul 1811 etc. În situații de criză, cum a fost Biserica Autocefală (din 1937) Albaneză în epoca comunistă, unde Biserica Ortodoxă a fost desființată ca instituție, iar exersarea religiei a devenit un delict de drept comun, Patriarhia Ecumenică a preluat automat jurisdicția asupra Albaniei, conducând din exterior destinele acestei Biserici. Un gest de solidaritate impresionant.

În prima lor formă de evoluție, cu excepția Patriarhiilor Apostolice, autocefaliile și instituția Patriarhiei au fost întodeauna rezultatul unor decizii ale puterii de Stat, cu implicarea vârfurilor ierarhiei locale, urmate de recunoașterea lor canonică, din partea Patriarhiei Ecumenice. Nici în secolele XIX și XX situația n-a fost alta și nu putea să se desfășoare altfel. Patriarhia Ecumenică a acordat aceste prerogative canonice Bisericilor locale, atunci când nu mai avea încotro sau de teama fenomenului uniatist, Statele respective putând fi tentate să recurgă la ajutorul Romei ori pentru a evita atragerea acestor Biserici Locale sau Naționale în sfera de influență a Bisericii Catolice. În România s-a întâmplat același lucru. Cuza, deși era un simpatizant al Bisericii Catolice si era atras de specificul ei universal, de facto, a decretat în mod unilateral autocefalia Bisericii Ortodoxe Române în anul 1864, decizie acceptată de jure sau canonic abia în anul 1885. Cu câtva timp înainte, la data de 27 aprilie 1883, la cererea guvernului român și a Regelui catolic Carol I (tratativele fiind duse de ministrul Ion Bălăceanu de la Viena), Papa Leon XIII, (1878-1903), prin Bulla "Praecipuum munus", a decretat ridicarea Vicariatului Apostolic al Valahiei la rangul de Arhiepiscopie, cu Scaunul și reședința în București. 121 Încoronarea regelui Carol I, în anul 1881, nu a făcut-o Mitropolitul Primat al României, ci Episcopul romano-catolic Ignatius Paoli, pe atunci încă de Nikopole (1870-1883), cu jurisdicție asupra Vicariatului Apostolic al Valahiei.

Până atunci, Vicariatul Apostolic al Valahiei era sub jurisdicția Episcopiei Latine de la Nikopole, din Bulgaria, pe care, Papa Leon XIII a suprimat-o în anul 1883. De mare trecere se bucurau la București pe timpul acela *Congregația călugărilor Pasioniști* (Congregatio Passionis Jesu Christi, CP), dintre care s-a ridicat și primul Arhiepiscop de București, Ignatius Paoli (1883-1885), fost și la Nikopole (1870-1883) și urmașul acestuia în Scaun, Paul Iosif Palma (1885-1892). Sf. Paul al Crucii (1694-1775) a întemeiat Congregatio Passionis Jesu Christi, CP, în anul 1720, cu patru voturi: ascultarea sărăcia, fecioria și misiunea, regula monahală fiind confirmată de Papa în patru rânduri, 1741, 1746, 1769, 1785, cu modificările și amendamentele care s-au impus. Primul convet sau întâia comunitate de călugări a funcționat la Orbetello (între Civitavecchia și Livorno). Din anul 1773, Generalatul acestei Congregații se află la Roma, în Mănăstirea Sfinților Ioan și Paul. Ulterior, Pasioniștii au armonizat foarte bine cu Congregația Fraților Școlari "Frères Ignorantins" (numiți astfel pentru că n-au cultivat limba latină în învățământ, ci pe aceea franceză, ulterior și alte limbi vorbite), fondată în anul 1681, la Reims, de către Canonicul Jean Baptiste de la Salle †1719, cărora le asigurau asistența religioasă, deoarece frații școlari nu aveau dreptul să fie hirotoniți. Sf. Paul al Crucii a fondat și o Congregație de surori Pasioniste, de orientare strict contemplativă.

Despre aceste evenimente, Mihai Eminescu scria: 122

"Creștinii eterodocși, mai ales de confesiune catolică, au fost în toate timpurile nu numai tolerați, ci chiar și îmbrățișați pe pământul românesc. Vechea episcopie a Milcovului o singură dată a fost amenințată, sub Despot Vodă Heraclitul, care nu era de legea țării (ci calvin), s-a bucurat însă totdeauna de protecția Domnilor pământeni ai Moldovii. Tot astfel episcopia catolică din Târgoviște. De asemenea guvernul imperial austriac, luând măsuri pe la începutul secolului trecut pentru strămutarea la Craiova a Scaunului episcopal de Nicopoli, n-a întâmpinat nici o rezistență în Oltenia. ...

Ba atunci când monseniorul Paoli a pus în lucrare proiectul său de a zidi o catedrală catolică în București, românii ortodocși au contribuit deopotrivă cu străinii catolici aflați în țară, pentru ca aceștia să-și poată vedea cât mai curând dorința împlinită. ...

Înființând metropolia de la București, Scaunul Papal i-a silit pe românii ce țin la unitatea confesională a neamului lor să înceapă o luptă hotărâtă în contra bisericii catolice. Căci dintre două una: ori noua mitropolie s-a înființat fiindcă s-au sporit creștinii de rit latin în România – și atunci e rău; ori s-a înființat fiindcă se sperează că ei se vor spori pe viitor – și atunci e și mai rău. Interesul nostru național este ca noi și numai noi să ne sporim în țara pe care noi și numai noi am apărat-o timp de veacuri, noi și numai noi am pregătit-o prin curături pentru cultură; trebuie dar să combatem pe toți cari lucrează în vederea unui element străin. ...

Moldova a avut trei domni eterodocși; unul a înființat episcopia romanocatolică a Siretului, altul și-a dat silință să lățească protestantismul în Moldova, iar despre al treilea, Gaspar Vodă Grațiani, care trecuse chiar (cu învoirea papei) la confesia ortodoxă, cronicarul zice următoarele: "Acest Gaspar Vodă niciodată post nu a avut, ci pe ascuns, în toate posturile mânca carne". ....

Vom avea de astăzi înainte două biserici: una a ȚĂRII, alta a CURȚII; doi capi bisericești, unul părinte sufletesc al țării, iar altul al familiei regale și al celorlalți străini așezați în țară: între țară și dinastie este un abis netrecut." ...

În fața acestor realități, provocate de partidul liberal din România, și de teamă, ca nu cumva România, a cărei Familie regală era pe atunci catolică, să nu ajungă sub influența Romei, Patriarhia Ecumenică a cedat, acordând Tomosul de Autocefalie, în anul 1885.

Mihai EMINESCU, Înființarea unei Mitropolii, articol din 20 mai 1883, publicat în ziarul Timpul, text luat de noi, din Mihai EMINESCU, Opere, vol. XIII, Publicistică, Bucureşti, Editura Academiei Române, 1985, pp. 298 - 299. Vezi şi Alexandru MIRCEA, Problema religioasă în România, Op. cit., p. 390.

## "Biserica servește națiunii în măsura în care rămâne credincioasă poruncii Lui Hristos" <sup>123</sup>

Autocefalia și Patriarhia, la care adăugăm și relatiile tulburi dintre Biserica Românească și Patriarhia Ecumenică au frânat lămurirea raportului dintre universalismul creștin și particularismul etnic. Vehicularea ideilor că "poporul român s-a născut creștin", că "românismul se confundă cu ortodoxia", că "a fi român, însemnează a fi ortodox", cu expresia "Biserica strămosească", înfeudează religiosul în etnic și scutește pe multi români, creștini pro forma, de-a mai cultiva, în mod real și profund credința ortodoxă. În felul acesta, Biserica este redusă în mod snobist la "un creștinism superficial și de sărbătoare națională", fără să se simtă obligația de-a practica credința, că de păstrarea echilibrului dintre universalismul creștin și particularismul etnic, în cazul acesta, nu mai poate fi vorba. 124 Oare creștinii din țările catolice sau protestante, sau credincioșii evrei, musulmani, budiști, confucianiști, hinduși etc., nu-și cultivă specificul etnic, nu sunt patrioți sau nu-și iubesc Țara, limba, portul etc.? "Dimpotrivă – scrie Alexandru MIRCEA –, tocmai convingerea că eram un popor născut creștin ne-a împiedecat uneori să ne vedem scăderile și să încercăm, cu umilintă și sinceritate, înlăturarea lor."125 Biserica în general este Mama tuturor neamurilor, deci și a Neamului Românesc. Toate neamurile au loc sub Omoforul protector al Maicii Domnului, deci și Neamul Românesc. Poporul Român se identifică cu Biserica Ortodoxă numai în măsură, și atâta timp cât trăiește în mod intens credința ei, fără să piardă din vedere ecumenicitatea sau caracterul universal al acesteia.

Evenimentele autocefaliei s-au desfăşurat în secolul al XIX-lea, secol dominat de luptele pentru independență națională a popoarelor din imperiile Europei centrale și de sud-est. Fiecare popor avea sau vedea un dușman într-un alt popor: grecii aveau conflicte cu turcii, bulgarii la fel, românii aveau conflicte cu grecii și cu rușii, care erau ortodocși, cu turcii, care erau musulmani, cu ungurii, care erau catolici sau reformați. Croații catolici erau în conflict cu ungurii și nemulțumiți de austrieci. Sârbii ortodocși erau divizați: o parte în Austro-Ungaria, altă parte în Imperiul Otoman etc. Patriarhia Ecumenică era în mâna și la discreția marelui vizir otoman, încă din anul 1657, nici măcar a Sultanului, care din acest an n-a mai vrut să se ocupe personal de problema patriarhilor din imperiul său, în plus fiind și manipulată pe alocuri de greci și de ruși, în calitatea acestora de "protectori" ai Ortodoxiei. Rușii și grecii s-au folosit de "unitatea și ecumenicitatea Bisericii Răsăritului" în scopuri necreștine, politice și de expansiune teritorială, rusificare, grecizare etc. Mănăstirile "închinate" din România transferau anual sume imense de bani, spre Bisericile din Orient, secătuind Țara de fondurile ei financiare. Această situație a silit Biserica Ortodoxă Română să se închidă în sine însăși, să devină Biserică Națională, liberă și independentă, atât față de greci, cât și față de ruși etc. În această situație, antinomia lui Cuza este explicabilă. El

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Alexandru **MIRCEA**, **Problema religioasă în România**, Op. cit., p. 378.

<sup>&</sup>quot;Consideram creştinismul ca o realitate care se împletea cu istoria noastră națională, ca un bun pe care-l avem prin moştenire şi care, câştigat odată pentru totdeauna, nu mai cerea un efort lăuntric, personal, pentru a fi menținut şi adâncit", scria Alexandru MIRCEA, Problema religioasă în România, Op. cit., pp. 387-388. Această realitate a creat şi terenul propice răspândirii sectelor neoprotestante în România. Dacă credincioşii români ar fi fost în mod profund convinşi de adevărurile de credință ortodoxă şi le-ar fi cunoscut bine, atunci nu puteau fi cu atâta uşurință câştigați de propaganda sectară. La fel putem spune şi de românii care trec la islam, la catolici, sunt atei ori se declară agnostici ori indiferenți.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Alexandru **MIRCEA**, **Problema religioasă în România**, Op. cit., p. 388.

dorea să scape de greci și de ruși, după care să înceapă tratativele cu Roma. Sub Carol I, erau deja alte condiții: România devenise un Stat independent (din anul 1878), în ascensiune, Regat cu posibilități și prestigiu în Europa. Politicienii aveau ambiții și veleități europene, cu idei de liberi cugetători, nu de creștini bisericani ortodocși. Împărăția Lui Dumnezeu și universalismul creștin, îi interesa pe aceștia numai în măsura în care aduceau un folos intereselor lor partinice.

Situația s-a agravat după ce Ministrul Cultelor a luat parte de drept la lucrările Sfântului Sinod, imitându-l pe Procuratorul General, din Imperiul Țarist vecin.

Reacția lui Mihai Eminescu, care era ideologul partidului conservator în formare, a lui Petru P. Carp (1837-1918), privitoare la degradarea demnității Bisericii din România, este demnă de mentionat:

"Biserica? Creațiunea aceasta eminamente națională a unui Iuga Vodă, care la a. 1399 încă o face neatârnată de orice ierarhie bisericească sau lumească, biserica lui Mateiu Basarab și a lui Varlaam, maica spirituală a neamului românesc, care a născut unitatea limbei și unitatea etnică a poporului, ea care domnește puternică dincolo de granițele noastre și e azilul de mântuire în țări unde românul nu are stat, ce va deveni ea în mâna tagmei patriotice? Un instrument politic. Un alt proiect de lege voiește a introduce în Sinoade pe onor. Sihleanu, pe liberi cugetători și pe atei; tinda templului devine un teatru pentru advocați fără pricini și banul roșu al văduvei, o fisă pentru iucători de cărti". <sup>126</sup>

Mai târziu, în secolul al XX-lea, cu toate oscilările de opinie, pe care Nichifor **Crainic** le-a manifestat, acesta exprimase cu nostalgia unității pierdute în Biserica Ortodoxă, că ar fi necesară o restabilire a autorității Patriarhului Ecumenic. Nichifor Crainic a scris aceste rânduri în anul 1924, adică cu un an înainte de înfiintarea Patriarhiei Române.

Restaurarea autorității Patriarhiei Ecumenice poate și trebuie să fie restabilită, printr-o legătură și colaborare mai strânsă și efectivă, dintre Tronul Ecumenic de la Constantinopol și Scaunele Patriarhale Autocefale existente deja în lumea ortodoxă.

În concluzie, Autocefalia Bisericii Ortodoxe Române, din anul 1885, a fost rezultatul influenței și imixtiunilor laice și de stat – partidul liberal – în Biserică, începând cu a doua jumătate a secolului al XIX-lea, a statutului șubred și a stării de criză în care se afla Patriarhia Ecumenică din Constantinopol, cauzate de stăpânirea otomană și de amestecul grecilor și rușilor în activitatea acestei instituții venerabile, la care se mai adaugă ascensiunea Bisericii Romano Catolice în România, prin fondarea Mitropoliei Romano Catolice de București, cu o Episcopie sufragană la Iași.

Vezi Mihai EMINESCU, Opere, vol. XIII, Publicistică, Bucureşti, Editura Academiei Române, 1985, p. 80. Mai vezi ziarul Timpul, cf. Alexandru MIRCEA, Problema religioasă în România, Op. cit., p. 377. Partidul conservativ era susținut de P. P. Carp, Titu Maiorescu, Mihai Eminescu, ziarul Timpul, din Bucureşti, constituind tribuna lor de manifestare ideologică. Partidul liberal era susținut de Mihail Kogălniceanu, C. A. Rosetti și de toți Brătienii. Liberalii erau porecliți "roșii".

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Cf. Alexandru **MIRCEA**, **Problema religioasă în România**, Op. cit., p. 384, la G. **Galaction**, în **Dimineața**, 1924, nr. 1 și N. **Crainic**, **Politică și ortodoxie**, în **Gândirea**, 1923, nr. 5, p. 77.

2. Pentru epoca de după primul război mondial, parafrazându-l pe preotul D. Popescu-Moșoaia, preotul Dr. Alexandru Mircea mentiona:

> "După înfăptuirea României Mari situația a rămas aceeași. "Trebuie să se deschidă ochii tuturor, spunea într-o comunicare către Asociația clerului Preotul D. Popescu-Moșoaia, că în Biserica ortodoxă română guvernul este totul, de el depinde totul și împotriva lui nu se poate apăra nimic, nu se poate face nimic. Binevoind guvernul... lucrul se face întodeauna ca și cum ar binevoi Treimea cea de o fiintă și nedespărtită: Tatăl, Fiul și Sfântul Duh. Așa se face la noi în Biserica Ortodoxă a României Mari'. ,Biserica a fost desfăcută de Patriarhatul ecumenic și îngenuncheată în schimb, cu sinod cu tot, ca o simbriașă oarecare Ministrului Cultelor, situație paradoxală în care ea s-a văzut, nu o dată, condusă de oameni cu convingeri ateiste. Cei din urmă arhierei oteliți în școala de odinioară a călugăriei s-au stins. În jeturile golite au năvălit preoți văduvi, creaturi ai noului regim, fiecare ridicând în zenitul ierarhiei destule slăbiciuni profane ca să nu se dea prisonier forței publice. Peste înaltul lor conciliu își fâlfăe inspirațiile, neprihănit, porumbelul ministerial. O biserică făcută de politică, după chipul și asemănarea sa'." 128

Citatul oglindește situația Bisericii de dinaintea creării instituției Patriarhiei Române, în anul 1925.

La 4 Februarie 1925 Sfântul Sinod al Bisericii Ortodoxe Române redactează, dezbate şi votează Proiectul "*Actului de înființare a Patriarhatului Ortodox Român*". La 12 februarie 1925, proiectul a fost pus în discuție în Senat, iar la 17 februarie 1925 în Camera Deputaților. La 23 februarie 1925 a fost promulgată legea cu cinci articole, privitoare la înființarea Patriarhatului Ortodox Român, publicată în Monitorul Oficial, la 25 februarie 1925 sub titlul:

"Lege pentru ridicarea Scaunului arhiepiscopal și mitropolitan al Ungrovlahiei, ca primat al României, la rangul de Scaun patriarhal".

Întronizarea noului Patriarh a fost posibilă doar după obținerea acordului canonic din partea Patriarhiei Ecumenice a Constantinopolului, a Tetrarhiei și cu consensul celorlalte Biserici Ortodoxe-surori, Autocefale și Autonome.

În concluzie, Patriarhia Ortodoxă Română a fost rezultatul firesc al Autocefaliei și al evoluției evenimentelor bisericești și de Stat din România, de după anul 1918, cu întregirea Neamului și revenirea la Biserica Mamă a unor provincii bisericești, aflate până atunci sub stăpânire și jurisdicție străină (Carloviț [Transilvania și Bucovina], Moscova [Basarabia] și Sofia [Cadrilaterul]).

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Text luat din: **Biserica Română Unită**, Op. cit., Madrid, 1952, p. 377. Ce să mai spunem de perioada ocupației comuniste, de după 23 august 1944, respectiv 30 decembrie 1947?

**Tomosul** de recunoaștere al Patriarhatului Ortodox Român a fost dat de către Patriarhul Ecumenic Vasile III (1925-1929) și Sinodul său Permanent, la data de **30 iulie 1925**.

**Miron I** Cristea, fost Episcop al Caransebeşului (1910-1919), ales de Sf. Sinod, Mitropolit Primat la 18/31 decembrie 1919, învestit de Regele Ferdinand I (1914-1927) și apoi înscăunat canonic, la 19 decembrie 1919/1 ianuarie 1920 st. n.

La 4 februarie 1925, Sf. Sinod l-a ridicat la treapta de Patriarh, în contextul aceluiași Proiect sau Act de înființare a Patriarhiei Române.

Tomosul Patriarhului Ecumenic Vasile III, din data de 30 iulie 1925, confirmă decizia Sinodală din 4 Februarie 1925, privitoare la Instituția Patriarhiei și la persoana noului Patriarh al Bisericii Ortodoxe Române.

În duminica din data de 1 noiembrie 1925, la București, în Catedrala devenită Patriarhală (fostă Mitropolitană), în prezența delegatului Patriarhiei Ecumenice, a Sfântului Sinod al României Mari, a altor 21 de trimiși ai Bisericilor Ortodoxe surori, dintre care nouă ierarhi (Patriarhia Ierusalimului și Patriarhia Serbiei, Biserica Greciei, Biserica Bulgariei, Biserica Poloniei, Biserica Rusă din emigrație etc.), a fost citit **Tomosul** din data de 30 iulie și a avut loc întronizarea primului Patriarh al României, Miron I, după ce, în prealabil, în aceeași zi, a fost învestit și de Regele Ferdinand I al României, care apoi, împreună cu guvernul și întreaga Casă Regală au participat la mărețul eveniment liturgic și național.

Profitându-se de prezența în București a atâtor ierarhi străini și a altor delegați ortodocși ai Bisericilor surori, pe data de 3 noiembrie 1925 Sfântul Sinod, sub protia noului Patriarh, a ținut o ședință extaraordinară, de dimensiune panortodoxă, la care au participat și profesorii de teologie din capitală, la care s-au discutat probleme de interes comun, pentru întreaga Ortodoxie, între care este demnă de menționat și convocarea unui sinod panortodox.

Patriarhul Miron I Cristea a murit la data de 6 martie 1939, la Cannes, în sudul Franței, mormântul în pronaosul Catedralei Patriarhale din București.

- **Nicodim I** Munteanu, fost Mitropolit al Moldovei (1935-1939), locțiitor de Patriarh, în martie-iunie 1939, la 30 iunie 1939 a fost ales Patriarh, învestit de Regele Carol II (1930-1940) și întronizat, la 5 iulie 1939. † 27 februarie 1948, mormântul în pronaosul Catedralei Patriarhale.
- **Justinian I** Marina, fost mitropolit al Moldovei și Sucevei (1947-1948), locțiitor de Patriarh în februarie-mai 1948, ales Patriarh la 24 mai 1948, învestit de Președintele Prezidiului Republicii, Constantin I. Parhon și întronizat la 6 iunie 1948, † 26 martie 1977, mormântul în biserica Mănăstirii Radu Vodă din București.
- **Justin I** Moisescu, fost Mitropolit al Moldovei și Sucevei (1957-1977), locțiitor de Patriarh, în martie-iunie 1977, ales Patriarh la 17 iunie 1977, învestit de Președintele Țării și întronizat la 19 iunie 1977, † 31 iulie 1986, mormântul în Catedrala patriarhală din București.

**Teoctist I** Arăpaşu, fost Mitropolit al Moldovei şi Sucevei (1977-1986), locțiitor de Patriarh, în august-noiembrie 1986, ales Patriarh la 9 noiembrie 1986, învestit de către Președintele Țării și întronizat la 16 noiembrie 1986.

Din teritoriul de jurisdicție al Bisericii Ortodoxe Române, au fost desprinse de vitregia timpurilor:

1. Mitropolia Basarabiei,
Arhiepiscopie, 1813-1928,
sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Ruse, 1812-1918
sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Române, 1918-1928
Mitropolie, 1928-1944, sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Române
Eparhie, 1944-1992, sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Ruse
Scindată, din anul 1992:
Mitropolia Basarabiei, sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Române;

Mitropolia Basarabiei, sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Române; Eparhia Chişinăului, sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Ruse.

2. Episcopia de Cernăuți sau a Bucovinei, din 1945, sub jurisdicția Bisericii Ortodoxe Ruse, pentru partea Bucovinei anexată de ruși la Ukraina, în anul 1944.

[8.] Patriarhia Ortodoxă Bulgară

– vezi Arhiepiscopia de Ohrida și Patriarhia de Târnovo –

a. Exarhat, 1870-1953,

cu statut de autonomie,

conform fermanului Sultanului, din data de 27 septembrie 1870.

Această decizie a Sultanului Abdul-Azîz (1861-1876) a provocat schisma **filetistă** din partea Patriarhiei Ecumenice, din data de 16 septembrie 1872. Starea de **schismă**, dintre Constantinopol și Sofia s-a menținut până în data de 22 februarie 1945, când a fost anulată. Biserica Ortodoxă Română a ajutat Biserica Bulgară în această perioadă critică de schismă, nu numai pe plan diplomatic ci și liturgic și sacramentar, aprovizionându-o de pildă, cu Sfântul și Marele Mir, deoarece de la Patriarhia Ecumenică bulgarii nu-l mai puteau primi, iar statutul canonic al acestei Biserici nu-i permitea să-l sfințească. <sup>129</sup>

Exarhi:

**Antim**, 1872-1876

**Iosif**, Jovčev, 1877-1915

Sedisvacanță, 1916-1945

Stefan, Georgiev, 1945-1948

\_

Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23]. p. 604: Bis. Ort. Bulgară.

#### Locțiitori:

Mihail, Mitropolit al Silistrei, Dorostol, 1948-1949 Paisie, Mitropolit de Vraca, 1949-1951 Chiril, Markov, Mitropolit de Filipopel, 1951-1953

#### b. Patriarhie, din anul 1953

#### Patriarhi:

Chiril, Markov, 1953-1971

Maxim, Neidenov-Minkov, 1971 -

Actualmente, Biserica Ortodoxă Bulgară numără 8 milioane de credincioși, cu diasporă proprie în Europa și S.U.A., Patriarhie, cu statut autocefal, organizată în 12 Mitropolii (după modelul grec, fiecare episcop eparhial poartă titlul de mitropolit), cu 122 de mănăstiri, de rit bizantin, cu limbă liturgică slavonă și bulgară (din anul 1968).

**Titulatura**: Sanctitatea Sa N., Mitropolit al Sofiei și Patriarh al întregii Bulgarii.

## [9.] Biserica Georgiei, vezi Patriarhia Antiohiei

Așadar, conform tradiției, în Iberia, primele misiuni creștine le-ar fi întreprins Sf. Apostol Andrei. 130 Cert este însă, că au existat cel puțin două căi de pătrundere a Creștinismului în Georgia: 1. de la **Constantinopol**, spre Kolchis; 2. din **Antiohia**, via Cesareea Capadociei, prin legătura nemijlocită a Armeniei, încă Ortodoxă (adică neafectată de monofizitism), înainte de anul 451, spre Iberia sau Kartli; 3. ambele direcții au fost apoi stimulate de legătura puternică și de lungă durată a Bisericii Georgiei cu **Ierusalimul**, încă înainte de anul 430, când călugărul georgian pelerin, Petru Ivirul (409-490), a construit prima Mănăstire Georgiană în Cetatea Sfântă. 131 Expresia acestei legături strânse, îndelungate și de profundă pietate, a ivirilor cu Ierusalimul, Biserica Sfintei Învieri sau a Sfântului Mormânt, ea fiind Mama tuturor Bisericilor din lume, se poate constata prin mai multe dovezi, dintre care mentionăm doar două:

- 1. Catolicosul-Patriarh al Georgiei cerea Sfântul şi Marele Mir de la Patriarhia Ierusalimului, chiar şi după declararea autocefaliei în anul 483, până târziu, în secolul al IX-lea. Patriarhul Sergiu al Ierusalimului (843-859) a întrerupt această tradiție.
- 2. Biserica Georgiei își avea rânduielile liturgice, în conformitate cu tipicul ierusalimitean, până târziu, în secolul al X-lea, cu Sfânta Liturghie a Sf. Apostol Iacob. Numai la presiunea Patriarhiei Ecumenice și în scopul stabilirii unității liturgice, Biserica Georgiei, în secolul al X-lea, a adoptat ritul catedral de la Sf. Sophia, cu tipicul constantinopolitan și cele trei Liturghii: a Sf. Vasile cel Mare, a Sf. Ioan Gură-de-Aur, a Sf. Grigorie cel Mare (Liturghia Darurilor înaintesfintite).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Op. cit., pp. 51-52.

Privitor la Istoria Bisericească a Georgiei, vezi: Lothar HEISER, Die Georgische Orthodoxe Kirche und ihr Glaubenszeugnis, Paulinus Verlag, Trier, 1989, 247 p., incl. XXXII pl. il.; mai vezi, Werner SEIBT şi Tamaz SANIKIDZE, Schatzkammer Georgien, Mittelalterliche Kunst aus dem Staatlichen Kunstmuseum Tbilisi, Editor şi org. Expoziției: Künstlerhaus Wien, 18. September bis 15. November 1981, 141 p. + 118 il.; Zaira SAMHARADZE, Povestiri din Georgia, Editura IRI, Bucureşti, 2001, 132 p.

Goldschmiedekunst und toreutik in den Museen Georgiens, editată de Alexander Dshawachischwili şi Guram Abramischwili, Leningrad, 1986, 250 p., incl. 238 il.

# [10.] Biserica Ortodoxă din Cipru/Nicosia – Arhiepiscopie (vezi Patriarhia Antiohiei)

# 11. Biserica Ortodoxă Greacă – Hellas – Arhiepiscopie

Actualmente, Biserica Greciei numără 9 milioane de credincioşi (în afară de Sf. Munte Athos, insulele Dodekanes, insula Patmos şi insula Creta, care sunt subordonate Patriarhiei Ecumenice) şi este organizată ca Arhiepiscopie cu statut autocefal, cu 77 de Mitropolii (în Grecia fiecare episcop eparhiot poartă titlul de mitropolit) şi 200 de mănăstiri.

**Titulatura**: Prea Fericirea Sa N., Arhiepiscop al Athenei și întregii Grecii.

După răscoala din Peloponez, izbucnită la data de 6 aprilie 1821 (miercuri, în Săptămâna Patimilor) și după războiul de eliberare al Greciei de sub turci (1821-1829), creându-se Statul independent Grec, în anul 1829, devenit Regatul Greciei (1830-1832), s-a manifestat și dorința de separare bisericească de Constantinopol, adică de turci, dușmanii de moarte și seculari ai grecilor, tiranii Patriarhiei Ecumenice. Şi Patriarhia Ecumenică avea interesul pentru separarea bisericească de Athena, deoarece turcii o făceau răspunzătoare de toate acțiunile antiotomane din teritoriile grecești, dornice de eliberare de sub jugul otoman și de unire cu tânărul Regat Grec. Trebuie să menționăm că de la 1821 și până astăzi, Patriarhia Ecumenică este folosită de turci ca "ostatic" în toate conflictele acestora cu grecii. Nu trebuie să uităm tragedia din ziua de Sfintele Paști, adică de la 10 aprilie 1821 (la patru zile după izbucnirea răscoalei antiotomane), când Patriarhul Sf. **Grigorie V, Mucenic** și Martir al luptei pentru independență națională și bisericească al Greciei (1797-1798, 1806-1808 și 1818-1821), a fost spânzurat de poarta din mijloc a curții Patriarhiei Ecumenice, din Constantinopol, din ordinul sultanului Mahmud II (1808-1839).

În anul 1837 s-a şi înființat Universitatea din Athena, care a inclus în cadrul ei şi Facultatea de Teologie Ortodoxă.

Autocefalia Bisericii Ortodoxe din Regatul Grec a fost mai întâi decisă prin Decret Regal, la data de 23 iulie 1833. Acest Decret Regal a fost precedat de o serie de evenimente și elemente pregătitoare sau premergătoare, menite să creeze cadrul și baza canonică, administrativă și de stabilitate politică a noului Stat Grec. Din anul 1829, Biserica Ortodoxă Greacă a devenit Biserică Dominantă în Stat, cu un Sinod prezidat nu de Arhiepiscopul Athenei, ci de un procurator regal, mirean, după modelul rusesc (1721-1917, al Zarului Petru cel Mare), din anul 1721. Decretul Regal, din anul 1833 a fost apoi confirmat de către Patriarhul Ecumenic Antim IV (1840-1841 și 1848-1852), prin "Synodikos Tomos", din data de 29 iunie 1850. Trebuie să menționăm că prin tomosul patriarhal din anul 1850, s-a acceptat doar o stare de fapt, decisă prin decret regal, în anul 1833, fără ca autocefalia să fi fost confirmată canonic în mod expres. Probabil, în spatele acestui mod precaut de formulare să fi existat teama că turcii vor recuceri și distruge noul Stat grec, după care ar fi putut urma noi represalii împotriva Bisericii, Patriarhiei Ecumenice și creștinilor greci.

Nikolaus THON, Op. cit., pp. 606-607. Die Ostkirchen: Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Ein Leitfaden, mit Beiträge von Grigorios LARENTZAKIS und Philipp HARNONCOURT, Hgg. Im Auftrag von Pro Oriente – Sektion Graz...., Andreas Schnieder – Verlagsatelier, Graz, 1997, 176 p. Biserica Greacă se află la pp. 56-57.

Din respect față de Patriarhia Ecumenică și pentru legătura simbolică a poporului grec cu Constantinopolul, Întâistătătorul Bisericii din Hellas nu a adoptat titlul de "Patriarh", ci pe acela de Arhiepiscop al Athenei și Primat al Bisericii din Grecia. 133

Această construcție sinodală, din anul 1829/1833, cu un procurator regal în frunte, a rămas în funcțiune, până după primul război mondial, când, Statul Elen a acordat Bisercii Grecești mai multă independență și libertate de ințiativă. De atunci, președintele Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Elene este Arhiepiscopul Athenei, în funcțiune. Tot din respect față de Patriarhia Ecumenică și posibilitatea de supraviețuire a acesteia, nu toate eparhiile grecești se află sub jurisdicția Arhiepiscopului Athenei. Sf. Munte Athos, eparhiile din insulele Dodekanos, insula Patmos, insula Creta și eparhiile grecești din diaspora Europei, Asiei, Americii și Australiei se află sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice. Insula Creta are un statut de autonomie, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice. Biserica de pe insulă este administrată de un Sinod local, format din șapte mitropoliți, în frunte cu un arhiepiscop. Sinodul din Creta alege mitropoliții locali, iar Sinodul Patriarhal îl alege pe Arhiepiscop, dintre mitropoliți sau alți cadidați ai clerului local. În anul 1968 s-a fondat Academia Teologică din Creta.

Arhiepiscopi primați autocefali ai Athenei și întregii Grecii: 134

Neofytos, Metaxas, 1833-1861

Misael, Apostolides, 1862

**Theophilos**, Vlachopapadopoulos, 1862-1873

**Prokopios I**, Georgiades, 1874-1889

Germanos, Kalligas, 1889-1896

Prokopios II, Oikonomides, 1896-1901

**Theokletos I**, Menopoulos, prima oară, 1902-1917

Meletios, Metaxakes, 1918-1920

**Theokletos I**, Menopoulos, *a doua oară*, 1920-1922

Chrysostomos I, Papadopuolos, 1923-1938

Chrysanthos, Filippides, 1938-1941

Damaskenos, Papandreou, 1941-1949

Spyridon, Vlachos, 1949-1956

**Dorotheos III**, Kottaras, 1956-1957

Theokletos II, Panagiotopoulos, 1957-1962

Iakobos III, Babanatsos, 1962

Chrysostomos II, Chatzestauros, 1962-1967

**Ieronymos**, Kotsonis, 1967-1973

**Serafeim**, Tikas, 1974-1998

Chrystodoulos, 1998-

Mai există și întâistătători autocefali modești! Euforia autocefaliei este pe alocuri atât de izbitoare, încât unii patriarhi sau întâistătători se consideră cel puțin la nivelul patriarhilor Tetrarhiei (între aceștia fiind inclus și cel ecumenic) sau chiar al Papei.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Primații Greciei continuă șirul Arhiepiscopilor, respectiv Mitropoliților de Athena, dinainte de anul 1833.

# 12. Mitropolia Autocefală a Poloniei, 1924

Biserica Ortodoxă din Polonia a obținut statutul de Autocefalie, din partea Patriarhiei Ecumenice, la data de 13 noiembrie 1924. În anul 1948, acest statut a fost dublat de un alt tomos de autocefalie, din Partea Patriarhiei Moscovei. 135

Mitropoliți autocefali ai Warşowiei:

Jerzy, Jaroszewski, 1921-1923

Dionysi, Waledyński, 1923-1948

#### Sedisvacantă

Administrator: Mitropolit Timoteusz, 1948-1951

Makariusz, Oksijúk, 1951-1961

Timoteusz, Szretter, 1961-1962

Jerzy, 1962-1964

**Ştefan**, Rudyk, 1964-1969

Vasile, Doroszkiewicz, 1970-

Actualmente, Biserica are 800.000 de credincioşi, organizați într-o Mitropolie, cu statut autocefal, cu patru eparhii sufragane, două mănăstiri de rit bizantin, cu limbă liturgică slavonă și poloneză, cu Scaunul la Varșovia.

**Titulatura:** Prea Fericirea Sa N., Mitropolit al Varșoviei și întregii Polonii.

# 13. Biserica Ortodoxă din Albania – Arhiepiscopie

Cu statut canonic de Biserică Autocefală, acordat de Patriarhia Ecumenică în anul **1937**, actualmente având 250.000 de credincioși organizați într-o Mitropolie în Tirana, cu rang de Arhiepiscopie, după modelul grecesc, cu trei Eparhii sufragane. În S.U.A. se află două eparhii ortodoxe albaneze. Îs în S.U.A. se află două eparhii ortodoxe albaneze.

Arhiepiscop de Tirana, Durazzo, Elbassan și întreaga Albanie:<sup>138</sup>

Bessarion, Juvani 1929-1936

Christof, Kissi 1937-1949

Paisios, Vodica 1949-1966

Damian, Kokonesi 1966-1973

Arestat în anul 1967, internat în lagărul de exterminare şi condamnat la muncă silnică, împreună cu ceilalți preoți, călugări, călugărițe (ortodocși şi catolici), credincioși militanți creştini şi musulmani, din Albania comunistă. Mort în anul

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Nikolaus **THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche**, Op. cit., p. 607: Bis. Ort. Poloneză.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Nikolaus **THON**, Op. cit., p. 609.

<sup>137</sup> Cu oscilări de jurisdicție, între Patriarhia Ecumenică și Patriarhia de Ohrida, în funcție de împrejurările istorice.

În anul **1929**, Biserica Ortodoxă Albaneză s-a declarat în mod arbitrar și unilateral **"autocefală"**, neavând consimțământul și recunoașterea Patriarhiei Ecumenice din Constantinopol. În acest context, arhimandritul Bessarion Juvani a fost ales Mitropolit de Tirana și hirotonit întru arhiereu. Abia în anul 1937, după moartea lui Bessarion s-a putut conveni cu Patriarhia Ecumenică, în scopul acordării tomosului de autocefalie.

1973, la vârsta de 80 de ani. <sup>139</sup> Din anul 1973 și până în 1991, Biserica Ortodoxă Albaneză n-a avut ierarhie proprie, iar Patriarhia Ecumenică nu putea să acționeze în interiorul Albaniei lui Enver Hogea.

**Anastasios**, Yannulatos, episcop titular din 1972, din 1991 Mitropolit titular de Andrussa, Patriarhia Ecumenică din Constantinopol, **Exarh Patriarhal pentru Albania**, 1991-1992

**Anastasios**, Yannulatos, **Arhiepiscop** de Tirana, Durazzo, Elbassan și întreaga Albanie, Mitropolit de Tirana, 1 iunie 1992 -

# Muntele Sinai, Arhiepiscopie – vezi Patriarhia Ierusalimului

# 14. Biserica Ortodoxă din Cehia/Slovacia, Mitropolie Autonomă, 1922

A primit statutul de autonomie din partea **Patriarhiei Ecumenice** în anul 1922. După evenimentele tragice generate de cel de al doilea război mondial, Mitropolitul local Savvatij după anul 1945 a fost obligat să accepte "autocefalia" *sovietică* a **Patriarhiei Moscovei**, din data de 23 noiembrie 1951. Autocefalia Bisericii Cehe și Slovace nu este recunoscută de Patriarhia Ecumenică. 140

Mitropolitul

Savvatij, Vrabec, 1923-1959, pus în retragere de comuniști în anul 1946

Elevferij, Voroncov, 1946 - 1955

Ioann, Kuchtin, 1956-1964

**Dorofej**, Filip, 1964-2000

Nikolaj, 2000-

**Patriarhia Sârbă** este și ea implicată în viața Bisericii Cehe și Slovace, pentru că a creat acolo o structură ierarhică paralelă cu aceea a Patriarhiei Ecumenice. O Biserică Națională Cehă, pe care apoi au distrus-o germanii naziști, după anul 1942.

Mitropolit Gorazd, Pavlík, 1921-1942.

Actualmente, Biserica Cehă și Slovacă numără 100.000 de credincioși, cu o Mitropolie cu statut autocefal, cu Scaunul la Praga, cu trei eparhii sufragane, de rit bizantin, cu limba liturgică slavonă, cehă, slovacă și ukrainiană.

**Titulatura:** Prea Fericirea Sa N., Arhiepiscop de Praga și Mitropolit al Țărilor Bohemiei și al Slovaciei.

După declarația lui Enver Hogea, din anul 1967, că toate religiile trebuie să dispară.

Nikolaus **THON**, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, Op. cit., p. 608.

# 15. Arhiepiscopii Bisericii Ortodoxe Autonome a Finlandei, din anul 1923

Recunoscută ca Biserică Autonomă, prin TOMOSUL Patriarhiei Ecumenice din 9 iulie 1923: Arhiepiscop al Kareliei și întregii Finlande, cu sediul în Kuopio. 141

**Serafim**, Lukjanov, 1923-1925 **Herman**, Aav, 1925-1960 **Paavali**, Olmari, 1960-1987

**Ioan**, Rinne, 1987-Actualmente, Biserica are 80.000 de credincioși, este organizată într-o Arhiepiscopie, cu statut

autonom, având încă o eparhie sufragană, trei mănăstiri de călugări și una de călugărițe, de rit bizantin, cu limbă liturgică finlandeză și slavonă.

**Titulatura:** Eminența Sa Arhiepiscop N., al Kareliei și întregii Finlande, cu Scaunul la Kuopio.

# 16. Biserica Ortodoxă Autonomă a Estoniei, din anul 1923, respectiv 1996, Mitropolie

În anul 1923, Patriarhia Ecumenică din Constantinopol a acordat statutul de autonomie Bisericii Ortodoxe din Estonia, având locul al 16-lea în ordine canonică. În anul 1996, Patriarhia Ecumenică a repus în aplicare statutul de autonomie al Bisericii Estone, din anul 1923. Actualmente, Eparhia Estonă are 50.000 de credincioși (30.000 ruși și 20.000 estoni), cu statut autonom, cu Scaunul la Talin, de rit bizantin, cu limba liturgică slavonă și estonă.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, Op. cit., p. 577.

# **ANEXĂ**

Structura sistemului de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice, în anul 1652, în conformitate cu Îndreptarea Legii sau Pravila cea Mare, Târgoviște, 1652

Extras din "Îndreptarea Legii" sau Pravila cea mare, Târgoviște, 1652, [înaintea anilor 1359 (Ungrovlahia alias Muntenia), 1386 (Moldova), și 1456 (Transilvania)], p.363-369

TOCMEALA ŞIDERII NAINTE A CUVIOŞILOR PATRIARŞI; ŞI MITROPOLII ŞI ARHIEPISCOPII, CARELE SE AFLĂ PÎNĂ ÎN ZIOA DE ASTĂZI, DE SÎNT SUPUSE ÎMPĂRĂȚIEI ȚARIGRADULUI. G L A V A 391.

Roma, Țarigradul, Alexandria, Antiohia, Ierusalimul carele se chema Elias.

# **MITROPOLIILE SÎNT ACESTEA:**

de pururea pomenitului împărat, chir Andronic II Paleologul cum trebue să fie scaunele ale șederii mai sus al mitropoliilor.

Alcătuirea a

| Chesaria       1         Efesul       2         Iraclia       3         Anchira       4 | Chizicul.              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Halchidonul9                                                                            | Methimna41             |
| Solunul10                                                                               | Hristianopol           |
| Tornovul                                                                                | Lachedemonia           |
| Udriiul                                                                                 | Paronaxia              |
| Amasia                                                                                  | Mesimvria              |
| Brusa                                                                                   | Silivria               |
| Neochesaria                                                                             | Argus și Napliu        |
| Iconia                                                                                  | Evripul                |
| Iverria                                                                                 | Sofia                  |
| Pisidia                                                                                 | Midia 50               |
| Corinthul                                                                               | Sozopoli               |
| Monemvasia 20                                                                           | Anhialul               |
| Athina                                                                                  | Varna                  |
| Paleepatre                                                                              | Dîrstorul 54           |
| Trapezonda23                                                                            | Brăileanul55           |
| Larisa                                                                                  | Caraviziis             |
| Navpacta                                                                                | Maronia                |
| Filipupoli                                                                              | Peritheoria            |
| Rodosul                                                                                 | Zihion                 |
| Serre                                                                                   | Drama                  |
| Filipul                                                                                 | Necopoli sau Nevrocopu |
| Hristupoli sau Cavala30                                                                 | Ganul                  |
| Zmirna31                                                                                | Rizeul                 |
| Mitilinul32                                                                             | Lazia                  |
| Ioanina33                                                                               | Vitthia                |
| Dedimotihul34                                                                           | Kafa                   |
| Melenicul                                                                               | Hiul 67                |
| Neepatre                                                                                | Limnul                 |
| Thiva37                                                                                 | Imvrul 69              |
| Enos38                                                                                  | Ungrovlahia70          |
| Cherasunda39                                                                            | și Moldovlahia         |
| Diiul40                                                                                 | •                      |

Zri

Să știi că unii de în episcopi se-au făcut mitropoliți; adecă de la Corinth, de în episcopii se-au făcut mitropolii 2: Argul și Navplia; și Monemvasia se chiamă ca și un exarh a tot Peloponisul, țiind și locul al Sidii.

De la Paleon Patron, Lachedemonia.

De la Navpactu, Ioaninul.

De la Trianupoli, Didimotih, Xanthie și Peritheorie.

De la Rodos, Hiul și Ko arhiepiscopul.

De la Filipopoli, Hristupoli sau Cavala.

De la Udriiu, Sozopole.

De la Serron, Zihnonul.

Semnează de vezi De-acia apoi se-au făcut la Ungrovlahia, adecă în Țara Muntenească doi mitropoliți și însă unul ține locul al Anchirii și se chiamă exarh a toată Ungurimea și al Plaiului.

Iară altul se chiamă mitropolit laturii Țării Muntenești, spre Severin, și locul țiind al Amasii. Iară acum nu se chiamă acela mitropolit, ce episcop. Căce că sînt 2 episcopii supt mitropolitul Țării Muntenești,

adecă Rîmnicul și Buzăul; Rîmnicul mai mare, iară Buzăul mai mic. Iară mitropolitul are blagoslovenie de hirotoneaște el și pre episcopii Țării Ardealului de în Țara Ungurească, așijderea și pre acei de loc ai lui.

Iară în Mavrovlahia, alți doi, și în Galați, carea iaste laturea dăspre Rusia cea Mică.

Iară mitropolitul Rusiei să scrie al Kievului și a toată Rusia; și supt mîna lui sînt aceaste episcopii, adecă: Marele Novograd, Cernihovul, Sudalirotovul, Marele Vladimir, Pereiaslav Rusisko, marea Cetatea Albă aproape de Kiev, Sfetîi Gheorghie, la rîul ce să chiamă Ros, Poltisca Hazani, Tiferul, Saraiul.

Iară laturea Haliciului, carea iaste a Rosiei Mici, supuse sînt și ei aceaste episcopii : a lui Vladimir, Peremișlia, Luțisca, Rob, Sholmi, Cetatea Albă la gura rîului ce se chiamă Elsisu.

Semnează de vezi Iară nesupuse supt nice un patriarh iaste besearica sîrbilor carea se chiamă Ohridul, carea o au făcut și o au cinstit împăratul Iustinian, carea de în tinereațele lui au fost cunoscut.

Mitropolia Rosii, a Chiprului, și pre aceasta săborul al treilea și șasele o au cinstit; a iverilor, carea au cinstit cu socotința săborului de la Antiohia, supusă mai nainte aceaia.

Arhiereii ai acestora mitropolii se hirotonesc de ai lor episcopi.

Supuse sînt şi scaunului sîrbesc, adecă Ohridului, aceaste episcopii : Castoria, Scoplia, Velebusdin, Troadița, Melesova, Miglena, Pelagonia, Prisdiana, Strumița, Onisos, Glavnița, Vanțova, Belgradul, Diiul, Lipei, Strimi, Rasos, Deavolis, Stlanita, Grebeno, Canina, Devre, a vlahilor.

Află-se scris în pravila a lui Mathei Vlastari cum și Moldovlahia au fost supusă ohrideanilor ; iară acum nice ohrideanilor se pleacă, nice țarigrădeanului, și nu știm de unde au luat această puteare.

Caută de vezi Mai sînt încă și carii se-au lepădat de în isprăvile Romei, iară acum se supun scaunului țarigrădeanului, mitropoliți și după dinșii episcopii aceastea: soluneanul, corintheanul, necopoianul, athineanul, patroneanul.

Zri

# Arhiepiscopiile ţarigrădeanului:

| Priconisa  | Elasona5    |                 |
|------------|-------------|-----------------|
| Karpathos2 | Ko6         | Arhiepiscopiile |
| Eghina     | Levcada     | Țarigradului.   |
| Pogojani 4 | si Fanariul |                 |

Arhiepiscopia de la Pogoiani n-au fost, ce, cum povestesc, au fost acolo protopopă supus patriarhului de la Țarigrad și au fost șezînd la Pogoianina.

# PENTRU CARE MITROPOLIȚI ȚIN ȘI AU PÂNĂ ÎN ZIOA DE ASTĂZI SUPT MÂNA LOR EPISCOPII G L A V A 392.

Eraclia a Evropiei ține aceastea : a Redestului, a Paniei, a Calipoli, a Peristasului și Miriofitu, a Metronului și a Thirilor.

Nicomidia Vithinei ține aceasta: a Apoloniadei.

Solunul Thetaliei ține aceastea : a Chitrului, a Casandrii, a Serviei, a Campaniei, a Petrei, a Erculiilor sau a Armadarilor, a Erastu și a Sfetagorei, a Litiei și a Rentinei, a Peleaninii și a Vardarului, a Platamonului și a Licostomului.

Turnoveanul ține aceastea : a Cervenului, a Lovțu și Preslavului.

Corintheanul al Peloponisului ține aceastea : a Damalului și Pediados, a Chefaloniei, a Zachintului, a Zeminas și Tarsului, și Polifengus.

Monemvasia al Peloponisului ține aceastea : a Chithiriei, a Methoniei, a Coroniei, a Elusului, a Mainii, a Zivnonului sau a Clalamatei și a Reontului.

Athineanul al Eladii ține aceastea : a Diavliei, a Talantiei, a Andrii, a Schirului, a Solonosului și a Mendiniții.

Paleopatronul al Peloponisului ține aceastea: a Olenii și a Terniții. Trapezondeanul al Lazichiei ține aceastea: a Caninului și a Ofeosului.

Lariseanul al Eladii ține aceastea: a lu Dimitriad, a Liței și a Grafului, a Fanarului, a Zinutului, a Thavmacului, a Stagonului, a Lidorichiului, a Gardichiului, a Radovisdiului, și a Schiathului.

Navpactul al Nicopolii ține aceastea: a Vondiții, a lu Aetu, a Aheloului și a Rigonului.

Rodoseanul al ostrovului Chicladului ține aceasta: a Lernisului.

Filipeanul al Machedoniei ține aceasta: a Levtherupolului.

Udrianul al Emimondului ține una: a Agathopolii.

Mitileanul al Lesvului tine una: a lu Erisu.

Serroneanul al Machedoniei ține aceasta: a Ezivonului.

Ioneanul ține aceastea: a lu Avelas, a lu Vonthrotu și Glicheos, a lu Drinupol și a Himarului.

Lachedemoneanul al Peloponisului ține aceastea: a Micleanilor, a Carepolului și a Vrestenii.

Evripeanul al Evriei ține aceastea: a lu Oreson, a lu Caristu, a lu Porthmu, a lu Avlon și a Canalionilor.

Chitreanul,
căce-i iaste
mai mare
scaunul,
poartă
polistavrion,
și poartă la
mantie rîure
ca și
mitropoliții.
Așijderea și
arhiepiscopul
Damalului.

A
Fanarului
se-au
cinstit întru
episcopie,
când
patriarșia
chir
Ieremia.

Munteanul tine aceastea: a Rîmnicului și a Buzăului.

Moldoveanul ține aceastea: Rădăuțul și a Romanului și Hușii.

Mai era și alte mitropolii și arhiepiscopii și episcopii, cum se arată scrise întru alcătuirea împăratului chir Leon Înțeleptul; iară când au fost în zilele împăratului chir Andronic al doilea Paleolog, ce-i mai de sus, care împărat Peleolog pre unele mitropolii le înălță și le cinsti de în scaune mici la mai mari, și altele mari au pogorît întru scaune mai mici, avînd puteare ca un împărat; de în carele multe au pustiit și de tot au perit de silnicii noștri și nice mitropolit se află în mitropolie, nice arhiepiscop întru arhiepiscopie, nice episcop întru episcopie, nice preot pre la besearici nice călugăr întru mînăstire sau la schituri sau la vreo chelie,

Amar de urgie. Cinsteaște de tot și foarte vei jeli și-ți va părea rău.

nice alt creștin mirean în cetate sau în oraș sau în sat. Ce osînda lor Dumnezeu o va vedea, că sînt nespuse judecățile lui și neîmblate cărările lui. 51 de mitropolii sînt pustii și arhiepiscopii 18 și episcopii 478.

Întru alcătuirea acelui împărat ce am zis mai sus, chir Leu Înțeleptul, sînt 90 de mitropolii.

Iară într-a celuialalt, iară ce e mai sus zis, chir Andronic al doilea Paleolog, sînt 112 și arhiepiscopii doazeci și cinci.

# PENTRU MITROPOLIȚI, CARII SĂ ZIC PREACINSTIȚI ȘI EXARHI, ȘI CARII NUMAI PREACINSTIȚI.

## G L A V A 393.

Chesareanul, al Cappadochiei, preacinstitul cinstiților și exarh a toată Anatolia.

Efeseanul, preacinstit și exarh a toată Asia.

Iracleanul, prăvo preastolnic al preacinstiților și exarh a toată Thrachia și Machedonia.

Anchireanul, preacinstit și exarh a toată Galatia.

Chiziceanul, exarh a tot Elispondului sau preste tot.

Filadelfeanul, a toată Lidia. Nicomideanul, a toată Vithinia.

Nicheianul, asijderea.

Halchidonul, asijderea.

Soluneanul, a toată Thetalia.

Tîrnoveanul, a toată Bulgărimea.

Udrianul, a Eminontului.

Neochesareanul, al Pontului, Polemoniacu.

Iconeanul, a toată Licaonia.

Corintheanul, a tot Peloponisul.

Monemvasia, aşijderea.

Athineanul, a toată Ellada.

Paleonpatreanul, a toată Ahaia.

Trapezondeanul, a toată Lazichia.

Lariseanul, a doa Thetalie și a toată Ellada.

Navpacteanul a toată Etolia.

Filippupoleanul, a toată Thrachia.

Rodoseanul, al Niciei Checladului.

Serroneanul, a toată Machedonia.

Filippoleanul, așijderea.

Thiveanul, a toată Viotia.

Lachedemonia, a tot Peloponisul.

Ungrovlahul, preacinstit și exarh a toată Ungurimea și al Plaiului. Moldoveanul, al Suceavii și a toată Moldovlahia. Iară ceialalți mitropoliți numai preacinstiți ce să scriu, iară nu și exarhi.

# PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI.

# GLAVA 395.

## "ROMA VECHE":

Preafericitului și preasfîntului și tocma îngerilor, întru Hristos părintele părinților și stăpîn a toate adeveritele apostolești besearici, ca niște robi ție înainte căzând, sărutăm urmele picioarelor măriei și preasfinției tale puteare și domnie.

#### Rimului

# TARIGRĂDEANULUI:

Preasfinte al nostru oblăduitor și stăpîn și a toată lumea patriarh, dumnezăescule de Dumnezeu dăruite și tot alt ori fiece nume sau lucru mare ce ți se cuvine, rogu-mă milostivului Dumnezeu să dăruiască sănătate sfinției tale și ca un dumnezăesc și cinstit trup al ei întru tocmire și îndreptare al adeveritei marei besearici a lu Hristos, a toată lumea.

#### **ALEXANDREANULUI:**

Preasfinte stăpînul mieu, papa și patriarh al Alexandriei și a tot Eghipetul, Pentapoleon, Livia și Ethiopia, întru duhul sfînt dumnezăescul și preacinstitul mieu părinte.

## **ANTIOHIANULUI:**

Preasfinte părintele mieu, patriarhul cetății a lui Dumnezeu, al marei Antiohii și a toată Anatolia, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte.

# **IEROSALIMLEANULUI:**

Preasfinte părintele mieu, patriarhul Ierusalimului, sfîntul Sion, Siria Arravia de ceaia parte de Iordan, Cana a Galileului și a toată Palestina, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte.

#### **OHRIDEANULUI:**

Preafericite arhiepiscope a marea întîia Iustinianie a Orhidului și a toată Bulgărimea, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte.

Să știți că la pitacure, adecă la cărțile patriarhului sau a mitropolitului, sau la alt obraz mare, atunce nu scriu cei mici pentru adins eiș, cum iaste obiceaiul, adecă că și noi sîntem sănătoși, ce acesta ce zice că sîntem și noi sănătoși să scrie numai la obrazul carele va fi tocma cu cela ce scrie, sau și la mai mici obraze. Iară arhiereii, cînd scriu la patriarhul Țarigradului, atunce, deaca pecetluesc cartea, ei nu scriu desupra numele patriarhului, adecă să se dea întru sfintele mîni ale lui, ce numai dăspre fața carea iaste peceatea cărții; facu trei cruci așa:

Semnează să știi.

† †

Іатă de ceaia parte de carte, mai jos dă legătura peceții carea iaste în dos legată, acolo-ș scriu arhiereii numele lor așa : смиренный митро $(\pi)$ лить im(p) sau episcop  $im(p)^{142}$ .

<sup>&</sup>quot;Smeritul mitropolit cutare".(Text luat din Îndreptarea Legii, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,-Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363–370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 și 395).

# [Anti]Patriarhi Latini de Constantinopol (13 aprilie 1204)

**Papa Inocențiu III** (1198-1216), către împăratul latin de Constantinopol, **Balduin I** (1204-1205): <sup>143</sup>

"Voi, fără a avea nici un drept, nici autoritate asupra Greciei, v-ați abătut, în mod nesăbuit, de la intenția voastră curată, v-ați avântat nu să cuceriți Ierusalimul, ci să cuceriți Constantinopolul, preferând bunurile pământești celor cerești..."

"Şi nu v-a fost de ajuns să goliți până la fund vistieria împăratului și să-i prădați pe toți, de la mic la mare, voi ați întins mâinile spre averea bisericilor și, ceea ce e și mai rău, spre sfințenia lor, smulgând plăcile de argint din altare, spărgând sacristiile, însușindu-Vă icoane, cruci și relicve, pentru ca Biserica greacă să refuze să se întoarcă la tronul apostolic, văzând numai sălbăticii și fapte diavolești din partea latinilor, și să fie în drept să aibă, față de aceștia, o atitudine plină de dezgust, ca față de niște câini."

"Vos nullam in Graecos iurisdictionem aut potestatem habentes, a puritate voti vestri temere declinasse videmini, dum non contra Saracenos, sed contra Christianos arma movistis, non intendentes ad recuperandum Hierusalem, sed Constantinopolim occupandum, terrenas opes caelestibus divitiis praeferando. Illudque longe gravius reputatur, quod quidam nec religioni, nec aetati, nec sexui pepercerunt, sed fornicationes, adulteria et incestus in oculis hominum exercentes, non solum maritatas et viduas, sed etiam matronas et virgines, Deoque dicatas, exposuerunt spurcitiis garnisonum; nec imperialis suffecit divitias exhaurire aut diripere spolia maiorum pariter et minorum, nisi ad ecclesiarum thesauros, et, quod gravius est, ad ipsarum possessiones extenderitis manus vestras, tabulas argenteas de altaribus rapientes, violatisque sacrariis, iconas, cruces et reliquias asportantes, ut Graecorum ecclesia, quantumcumque persecutionibus affligatur, ad obedientiam apostolicae sedis redire contemat, quae in Latinis non nisi perditionis exempla et opera tenebrarum aspexit, ut iam merito illos abhorreat plus quam canes." <sup>144</sup>

Căderea Constantinopolului sau cucerirea acestuia de către latinii Cruciadei a IV-a, de la 13 aprilie 1204, a fost o consecință a instabilității politicii interne a Imperiului, cauzată de luptele pentru tron ale împăraților din dinastia Anghelilor (1185-1204).

Marele Oraș al lui Constantin, după ce a rezistat și respins timp de aproape nouă sute de ani, tot felul de atacuri și asedieri ale altor barbari, a fost obligat în anul 1204 să se închine sabiei baronilor aventurieri latini.

Textul românesc luat din: S. B. DAŞKOV, Dicționar de împărați bizantini, traducere de Viorica şi Dorin ONOFREI, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1999, p. 351.

<sup>144</sup> Textul latin originar luat din Giorgio FEDALTO, La Chiesa Latina in Oriente, vol. I, Casa Editrice Mazziana, pp.167-168.

La 24 iunie 1203, flota cruciată și-a făcut apariția în fața Constantinopolului. Pe data de 17 iulie 1203, baronii cruciați au intrat în Constantinopol, restabilind domnia lui Isaac II Anghelos (1185-1195), orbit de fratele său mai mare Alexios III (1195-1203). La 1 august 1203, a fost încoronat ca asociat la domnie, Alexios IV, fiul lui Isaac II, domnind până la 28 ianuarie 1204, când a fost detronat, arestat și închis în pivnițele Palatului Sacru, de către Alexios V Duca Murtzuphlos, succesorul acestuia. La începutul lunii februarie 1204, Alexios IV Anghelos a fost ucis prin sugrumare, iar tatăl său, orbul Isaak II a murit de spaimă, în timpul uciderii fiului și asociatului său la domnie. Între 28 ianuarie și 4 februarie tronul imperial a fost ocupat de către militarul de neam nobil, Nicolae Kanabos, uns împărat, fără asentimentul Patriarhului Ecumenic Ioan X Kamateros (1198-1206). Alexios V Ducas Murtzuphlos l-a detronat pe Kanabos, făcându-l apoi dispărut și, pe data de 5 februarie 1204, Patriarhul Ecumenic l-a uns împărat pe cel dintâi, adică pe Alexios V, ca basileu legitim al romeilor. Alexios V era înrudit cu familia imperială a Anghelilor. Acesta a domnit până în seara de 12 aprilie 1202, când, neputând plăti solda mercenarilor și soldaților din Constantinopol, a părăsit tronul și capitala. În această situatie haotică, nobilimea ar fi oferit tronul despoților Constantin Laskaris sau Theodor Laskaris. Se pare însă că Theodor Laskaris nici nu era în Constantinopol în această perioadă a anului 1204.

Constantin a devenit împărat al Constantinopolului doar pentru o noapte, pentru că a doua zi, pe data de 13 aprilie, în zorii zilei, mercenarii imperiali, angajați să lupte în oraș împotriva latinilor, nemuțumiți pentru că nu și-au primit solda de la basileul Alexios V, s-au predat cruciaților.

Cruciații, după ce au preluat orașul cu atâta ușurință și fără pierderi, de la mercenari și militarii romei, i-au dat foc. Era al treilea incendiu al Constantinopolului, în decursul celor patru luni, de la începutul anului 1204. În ciuda pagubelor provocate de incendiul din 13 aprilie, tot a mai rămas încă destul de prădat, jefuit și furat în Constantinopol. Trei zile a durat jefuirea orașului Maicii Domnului, de către crestinii latini sau apuseni.

Alexios V a sfârșit la fel de tragic, ca și Alexios IV și Isaak II. După plecarea sa din Constantinopol, Alexios V, împăcându-se cu Alexios III (1195-1203), a început unele tratative cu acesta. Alexios III a simulat o colaborare cu Ducas Murtzuphlos (=Alexios V), vizând chiar și o căsătorie a fiicei lui cu acesta din urmă. În final, Alexios III a dispus ca Alexios V să fie orbit, chiar în timpul unei mese festive, după care a fost condamnat la moarte pe loc, prin aruncarea de pe o coloană înaltă. 145

După tragedia de la 13-16 aprilie 1204, în locul Imperiului Romeu s-au format şapte State: Imperiul Latin de Constantinopol (1204-1261), trei state grecești [Imperiul de la Niceea (1204-1261) al familiei Laskaris și, spre final, al Paleologilor, Imperiul de Trapezunt (1204-1461), al Comnenilor, Despotatul de Epir (1204-1337) al Anghelilor], Despotatul "franc" de Moreea, din Peloponez, cu capitala la Mistra, al cavalerilor apuseni, Guillaume de Champlitte și Geoffroy de Villehardouin, Principatul Latin de Ahaia și Adrianopolul, condus de Theodor Branas, cu statut de rege, dependent de Imperiul Latin.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Alexios III era fratele și uzurpatorul lui Isaak II.

În anul **1261** romeii au realizat **restaurarea Imperiului**, reocupând Constantinopolul, la data de 25 iulie, unde Mihail al VIII-lea Paleologul (1259-1282) își va face intrarea triumfală, la data de 15 august 1261, adică la marele Praznic al Adormirii Maicii Domnului, protectoarea Marei Cetăți a lui Constantin.

# Patriarhul Latin de Constantinopol, Tommaso Morosini (1204-1211)

După ce Biserica Sfânta Sophia a fost jefuită și profanată, în decursul celor trei zile de pradă, din 13-16 aprilie 1204, ulterior a fost transformată în Catedrală romano-catolică a primului Patriarh Latin de Constantinopol, iar averea acesteia a fost confiscată și atribuită Patriarhiei Latine și Capitlului de canonici locali. În plus, Constantinopolul a primit dreptul de-a alege Patriarhul, din rândul clerului latin local.

În aceste zile de groază, nu numai că s-a luat din Biserică tot ce s-a putut, vase liturgice, manuscrise, veșminte, cruci, icoane, plăcile de argint cu moaște de pe altar, mobilier, aur, argint, pietre prețioase etc., dar a fost și profanată. În timp ce se fura și se jefuia Biserica, latinii au adus o prostituată din Galata, pe care au pus-o să danseze în Biserică, în fața Tronului Patriarhal sau Ecumenic, pentru a-i stimula pe hoți, gest pe care nici măcar turcii păgâni, adică agarenii musulmani nu și-au permis să-l facă. Clerul latin a jefuit obiectele liturgice și Sfintele Moaște, iar soldații se certau pentru tezaurul Patriarhului, în final profanând chiar și criptele sau mormintele basileilor de la Sfânta Sophia și de la Biserica Sfinții Apostoli, precum și pe cele ale patriarhilor ecumenici, de unde au furat toate obiectele de valoare.

Într-o altă lucrare, anterioară, am amintit și corespondența Papei Inocențiu al III-lea (1198-1216) cu Constantinopolul, în urma evenimentelor din 13 aprilie 1204. Regestul nr. 203 și 204 se referă și la numirea lui Tommaso Morosini, în funcția de Patriarh Latin de Constantinopol. 146

"XXIX. Documentul nr. 203, din vol. 7, p. 354-359.

Datare: Roma, la mormântul Sf. Petru, 1205, ianuarie, 21.

Regest: Papa către episcopii, abații și clerul latin din armata cruciaților, de la Constantinopol. Instrucțiune.

Suveranul Pontif le explică episcopilor, abaților și întregului cler, din cadrul armatei de ocupație a cruciaților din Constantinopol, importanța *soteriologică și eclesiologică* a "revenirii sub ascultarea Romei", a Bisericii Ortodoxe din fostul Imperiu Bizantin. <sup>147</sup>

Vezi pp. 153-154, din lucrarea noastră: Ioan Marin MĂLINAŞ, Regeste şi registre de la Constantinopol şi Roma, din prima jumătate a secolului al XIII-lea, privitoare la primatul Vasile I şi la împăratul Ioniță Caloian din Târnovo. Unirea Bisericească a lui Ioniță Caloian, din anul 1203 şi încoronarea acestuia la 1204, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2000, 263 p.

Vezi doc. nr. 203, pp. 354-359, din: DIE REGISTER INNOCENZ' III., 7. Band, 7. Pontifikatsjahr, 1204/1205, Texte und Indices, Unter der Leitung von Othmar HAGENEDER, bearbeitet von Andrea SOMMERLECHNER und Herwig WEIGL, gemeinsam mit Christoph EGGER, und Rainer MURAUER, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien, 1997, 495 p. + 6 il [= Österr. Akad. der Wissenschaften, Publikationen des Hist. Instituts beim Österr. Kulturinstitut in Rom, Hgg. von H. Fillitz und

Se știe că la 13 aprilie, 1204, Cruciada a IV-a a cucerit Constantinopolul, jefuind în mod barbar orașul și întreg teritoriul cucerit, profanând și prădând *Biserica Sfintei Sophii* – simbolul Ortodoxiei – și celelalte biserici ortodoxe, mai rău decât păgânii, biserici pe care, apoi, le-au transformat în biserici romano-catolice. În ura lor barbară și îmbătați de gloria succesului efemer, latinii s-au silit să șteargă orice urmă a Ortodoxiei de pe cuprinsul Imperiului Latin de Constantinopol. Împăratul bizantin, cu toată curtea, precum și Patriarhia Ecumenică, s-au retras în exil la Niceea, pe malul celălalt al Bosforului.

În locul lor, cruciații au instalat un împărat latin, cu un patriarh tot de rit latin, adică romano-catolic. Sfânta Sophia a devenit catedrală romano-catolică, cu un Capitlu de canonici. Situația s-a menținut astfel până la 25 iulie 1261, când, în timpul domniei lui Mihail VIII Paleologul (1259-1282), sub conducerea lui Alexios Strategopulos, grecii au reușit să recucerească Constantinopolul, alungându-i definitiv pe latini din Marea Cetate a lui Constantin. Primul împărat latin de Constantinopol a fost Balduin I, de Hainaut, conte de Flandra (1204-1205), căruia i-a urmat fratele său, Henric Hainaut (1206-1216). Pentru "Scaunul patriarhal", din Constantinopol, ca prim patriarh latin, Capitlul Catedral al venețienilor, de la Sfânta Sophia, l-a ales în 1204, pe hipodiaconul Tommaso Morosini (1205-1211). 148

Papa le comunică *anularea alegerii* de patriarh latin a lui Tommaso Morosini, făcută de Capitlul venețian de la Sfânta Sophia, ca fiind necanonică, iar din punctul său de vedere și un abuz. Pe de altă parte, Inocențiu al III-lea îl numește el însuși pe același candidat, Tommaso Morosini ca patriarh latin de Constantinopol. *Aici avem un caz de conflict de competență, dintre Capitlu și Sfântul Scaun, candidatul fiind însă acceptat de Papă.*"

Această *Instrucțiune* a Papei, nu are legătură directă cu tema lucrării noastre. Ea se înscrie, însă, în contextul relațiilor bisericești și unioniste dintre Roma Veche și Noua Romă, confirmă atitudinea negativă a Papei față de Biserica Ortodoxă, prefigurează ideologia conciliului Lateran IV, din 1215 și contează ca un document diplomatic și juridic de epocă, cu toate deficiențele iubirii creștine și a intoleranței confesionale, de care dă dovadă.

"Documentul nr. 204, din același vol. 7, p. 359-360, este o scrisoare, adresată direct împăratului Balduin I, prin care-l îndeamnă, să-l primească și să-l trateze așa cum se cuvine pe noul Patriarh Latin Tommaso Morosini."

Tommaso Morosini provine dintr-o veche și ilustră familie nobilă venețiană. Trei membri ai acestei familii au deținut funcția de Doge: Domenico (1148-1155), Marino (1249-1253) și Michele (1382). Tot din această familie s-au ridicat și câtiva ierarhi latini: Giorgio, primul

Otto **Kresten**, II. Abteilung, Quellen, I. Reihe, Die Register Innocenz'III., 7. Band, 7. Pontificatsjahr: Texte und Indices].

Vezi și doc. nr. 68, p. 285, din: P. Theodosius **HALUŠČYNSKYJ**, *Acta Innocentii PP. III (1198-1216) e registris Vaticanis aliisque eruit, introductione auxit, notisque illustravit...*, Typis polyglotis Vaticanis MCMXLIV (1944), Roma, 674 p.+ hartă (=Pontificia Commissio ad redigendum Codicem Iuris Canonici Orientalis, Fontes Series III, vol. II).

Vezi lucrarea lui V. GRUMEL, La chronologie, par..., Paris, 1958, p. 403 şi 440, vol. I, din Traité d'Etudes byzantines, publié par Paul LEMERLE şi colaboratorii (în colecția Bibliothèque Byzantine, publié sous la direction de Paul LEMERLE).

abate al Mănăstirii St. Giorgio Maggiore (982), Tommaso, Patriarhul Latin de Constantinopol, Cardinalul Antonio (1365-1434), umaniștii Paul (1406-1482) și Domenico (1417-1509) etc. 149

Este interesant de urmărit structura Provinciei Bisericești Latine din Imperiul Latin de Constantinopol, pentru perioada de timp 1204-1261. Ea se aseamănă cu aceea a Bisericilor Unite, de mai târziu: adică cu o ierarhie densă, dieceze multe, cler numeros și credincioși puțini. Doar pentru exemplificare dăm schema structurii ierarhice a Bisericii Latine din Imperiul Latin de Constantinopol, din anii de început, adică din 1210-1212, făcută de Honorius al III-lea (1216-1227), pe atunci, camerar papal, în Roma Veche. 150

Patriarhul, având şi calitatea de Arhiepiscop Latin de Constantinopol, mai avea în subordinea sa încă 22 de Arhiepiscopii, dintre care 16 aveau în jurisdicția lor 59 de dieceze sufragane. Dintre aceste arhiepiscopii, două erau în Asia Mică, şapte în Tracia, trei în Macedonia, două în Tessalia, una în Epir, două în Grecia (Theba şi Athena), două în Peloponez, trei pe insule.

În această formă și cu aceste structuri s-a desfășurat activitatea Patriarhiei Latine de Constantinopol, până în anul 1261, după care structurile și forma de exercitare a jurisdicției catolice vor cunoaște o schimbare fundamentală. <sup>151</sup>

# Patriarhi Latini de Constantinopol, 1204-1964: rezidețiali, 1204-1261; titulari, 1261-1964;

## a. rezidențiali

**Tomaso**, Morosini, ales în a doua jumătate a anului 1204, preconizat la 21 ianuarie 1205, hirotonit întru arhiereu la 27 martie 1205-iunie/iulie 1211

## Sedisvacanță, 1211-1215

Gervasius, noiembrie (între 11 și 30) 1215 – 8 noiembrie 1219

#### Sedisvacanță, noiembrie 1291 – ianuarie 1221

**Matei**, ianuarie 1221 – noiembrie/decembrie 1226

**Ioan**, Halgrin, numit la data de 23 decembrie 1226, dar renuntă la Scaun

Simon, a doua jumătate a anului 1227 – prima jumătate a anului 1233

## Sedisvacanță, 1233 – 1234

Nicolas de Castro Arquato, către mijlocul anului 1234 – către mijlocul verii 1251

#### Sedisvacantă, 1251 – 1253

Pantaleon, Giustiniani, 15 februarie 1253 – 1261, apoi titular

#### b. titulari, 1261 - 1964

Pantaleon, Giustiniani, 1261 – 1286

Petru, Correr, 23 august 1286 – 1302

Leonard, Faliero, 7 febr. 1302 – 1305?

Nicolae, Arhiepiscop de Theba, 31 iulie 1308 – 1331?

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Lexikon des Mittelalters VI, Op. cit., col. 844-845.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Dictionaire de Théologie Catholique, vol. III, col. 1502-1506.

Lista Patriarhilor Latini de Constantinopol am reprodus-o după: V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. L., La Chronologie, Paris, 1958, pp. 440 – 441.

Cardinalis, 13 aprilie 1332 – 1335

Gozio, Battaglia, 14 iunie 1335 – 1339

Roland, de Ast, 6 oct. 1339 – mort imediat după întronizare

Henri, de Ast, Episcop de Negrepont, 24 nov. 1339 – 27 ian. 1345

Stefan, de Pinu, 6 martie 1346 -?

Guillaume, 11 dec. 1346 – 1361, apoi ca Loctiitor sau Administrator, 23 aug. 1361-1364

St. Petru, Thomas, Arhiepiscop Latin de Creta, 5 iulie 1364 – 6 ian. 1366

Paul, Arhiepiscop de Theba, 17 aprilie 1366 – 1370

Hugolin, Malabranca, 10 febr. 1371 – 1375?

Iacob, d'Itri, Arhiepiscop de Otrante, 18 ian. 1376 – 1378

Guillaume, Episcop de Urbino, 15 ian. 1379 -?

Paul, Arhiepiscop de Corint?, către anul 1379 -?

Angelo, Correr, Episcop de Castello, 1 dec. 1390-1406, apoi Papă, Grigorie XII, 1406-1415

Louis, Arhiepiscop de Mitylene, 4 august 1406 -?

Antonio, Correr, Cardinal și Locțiitor, 13 iunie 1408 -?

Alphonse, Arhiepiscop de Sevilla, 20 sept. 1408 -?

Francisc, Lando, Patriarh de Grado, în Veneția, 22 august 1409, dar nu acceptă numirea Ioan, Contarini, 23 oct. 1409 -?

Ioan, de La Rochetaillée, 13 iulie 1412 – 26 iunie 1423

Ioan, Contarini, 14 iulie 1424 -?

**Grigore III**, Mammas, în același timp Patriarh Ecumenic (1443 – 1453), părăsește Constantinopolul în anul 1450, Patriarh Latin, din jurul anului 1451 – † 1459

**Isidor**, Mitropolit Ortodox al Kievului, Cardinal din anul 1439, numit Patriarh Latin, în data de 20 aprilie 1459 - † 27 aprilie 1463

**Bessarione** (Visarion), Mitropolit Ortodox titular al Niceei, Cardinal din anul 1439, numit Patriarh Latin la sfârșitul lunii aprilie 1463 - † 18 noiembrie 1472

**Petru**, Riario, Cardinal, 23 nov. 1472 - † 5 ian. 1474

**Ieronim**, Lando, Arhiepiscop de Creta, 9 martie 1474 - † 27 dec. 1496 (după Annuario Pontificio, 1474 – 16 oct. 1493)

Ioan Mihail, Cardinal, 23 ian. 1497 - † 10 sau 11 april 1503

Ioan, Borgia, Cardinal, 24 april 1503 - † 1 august 1503

Francisc, de Loris sau Lorris, Cardinal, 9 august 1503 - † 22 iulie 1506

# III. Tronul Alexandriei și al întregii Africi [în limba arabă Al - Iskandaryah, în Egipt],<sup>152</sup> al Sfântului Evanghelist Marcu (42-63)

# Patriarhia Alexandriei

# Orașul Alexandria

Actualmente cu peste 400.000 de credincioși, în Egipt și în întreaga Africă, organizați în 12 Mitropolii, cu statut autocefal, de rit bizantin și limbă liturgică greacă veche, arabă și limbi africane. <sup>153</sup>

Alexandria – Perla Mediteranei, din delta Nilului, din Egipt, este cel mai important dintre numeroasele orașe cu acest nume, pe care regele Alexandru al III-lea sau cel Mare (336-323 î.d.Hr.), al Macedoniei, le-a fondat, spre a-i servi ca puncte administrative și strategice, în vastele teritorii și în regiunile numeroase pe care le-a cucerit, cum au fost: "Alexandria ad Issos", astăzi Alexandretta; "Alexandria der Areia", astăzi Herat; "Alexandria Arachosia", în Kandahar, astăzi în Afghanistan. Planul cuceririi Arabiei și Africii Latine (sau nordul Africii), făcut în Babilon, nu s-a mai realizat, pentru că Alexandru cel Mare moare subit, la 33 de ani, în urma unei febre infecțioase. După moartea sa, imperiul se destramă.

*Istorie Bisericească Universală* (redactată de Ioan **Rămureanu**, Milan **Şesan** și Teodor **Bodogae**), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, și vol. II (1054–1982), București, 1993. Pentru Lista patriarhilor ortodocși ai Alexandriei, vezi vol. I, pp. 436-437 și vol. II, pp. 596 – 597. Lista patriarhilor copți lipsește din acest manual.

Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 572-577 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23]. Pentru patriarhii ortodocși ai Alexandriei vezi pp. 580-581 iar pentru cei monofiziți, pp. 581-582, pentru antipatriarhii uniți copți, p. 583.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis II., Patriarchatus Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus, Padova, 1988, pp. 581-681.

Michaelis **LE QUIEN**, *Oriens Christianus*. **Tomus Secundus** (**II.**), Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt.

Vezi și **Anuarul** sau Schematismul Patriarhiei Ortodoxe a Alexandriei, mie inaccesibil.

Petre Șt. NĂSTUREL, Lista patriarhilor ortodocși: Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim, București, 1947, (mie inaccesibilă).

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> V. **GRUMEL**, *Traité d'études byzantines*. **I.**, *La Chronologie*, Paris, 1958. Lista patriarhilor ortodocși ai Alexandriei (282-1486), se află la pp. 443-444, a celor copți (535-1453), la pp. 444-445.

Pentru Istoria Creştinismului ortodox european, arab, sirian şi palestinian, persan, armean, georgian, copt, etiopian, nubian etc., din primele şapte secole ale Bisericii, vezi Alois **GRILLMEIER**, **Jesus der Christus im Glauben der Kirche**, 2 volume în 5 tomuri (I, II/1,II/2, II/3, II/4, 1990/2004), [secolele I - VII, pentru Patriarhiile de Constantinopol, Alexandria, Antiohia şi Ierusalim, Bisericile din jurisdicție], Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1990/2004.

Provinciile imperiului au fost împărțite între generalii lui Alexandru cel Mare, numiți diadohi. Generalul Ptolemaios, cel mai bun colaborator al lui Alexandru cel Mare, a devenit în anul 323 î.d.Hr. satrap al Egiptului (din anul 305 rege), punând bazele Regatului Lagid, care a devenit cel mai puternic Stat militar și birocratic al lumii elenistice. Înaintea lui Ptolemaios, încă în anul 331 î.d.Hr., Alexandru cel Mare a dispus o reformă financiară în întreg Egiptul.

Pe ruinele imperiului lui Alexandru al III-lea, cel Mare, al Macedoniei, a luat naștere lumea elenică: de la Adriatică, Dunăre și Caucaz, până în Egipt, Nubia, Persia, Mesopotamia, India, cu Oceanul Indian.

În noiembrie 332 î.d.Hr., Alexandru cel Mare a ocupat fără luptă Egiptul, fiind recunoscut drept urmaș al faraonilor, țară care i-a fost predată de către satrapul local, Mazakes. **Alexandria Egiptului a fost fondată în anul 331 î.d.Hr.**, devenind ulterior capitala dinastiei regilor **Ptolemei** (323-30, î.d.Hr.).

Alexandru Egiptului, fiind un Polis (oraș, metropolă) independent, a primit din partea lui Alexandru cel Mare o constituție sau legislație grecească. Așezarea orașului a fost proiectată pe **șapte coline**, cu cinci arondismente, și era legat de insula Pharos, din apropiere, printr-un dig de 1200 m lungime. Pe această insulă a fost apoi construit faimosul **far** din Alexandria, în anul 279 î.d.Hr., având o înălțime de 110 m, care s-a prăbușit în anul 1326 (una din cele șapte minuni ale lumii antice). De o parte și de alta a digului dintre oraș și insula Pharos s-a construit vestitul **port** al Alexandriei. Orașul a fost construit după planurile arhitectului Deinokrates, acceptate de către Alexandru cel Mare. Ce localitate a fost înainte de anul 331 î.d.Hr., pe locul Alexandriei, sau dacă ar fi fost, nu avem actualmente nici o informație?

Foarte curând orașul nu numai că s-a dezvoltat foarte mult, dar a devenit și cosmopolit: băștinași egipteni, greci, evrei, macedonieni etc., au locuit acolo. <sup>155</sup> Alexandria era și centrul manufacturilor de papirus și pergamente din Egipt, foarte căutate în lumea antică.

În primul arondisment al Alexandriei sau "arondismentul imperial" sau "Kaisarion" se aflau palatele, cripta regală, administrația de Stat, Templul lui Sarapis ori Sarapeion, Gymnasion și, nu în cele din urmă, "Museion", cu celebra **Bibliotecă**, fondată de către Ptolemaios I Soter, incendiată și distrusă de către arabii musulmani, după 17 septembrie 642, când bizantinii au evacuat Alexandria. Biblioteca deținea peste 700.000 de volume, adică suluri, codici și plăci, fiind cea mai mare din lume. "Museion" era un fel de institut de cercetări, fondat tot de către Ptolemaios I. Ulterior, în secolul IV, reședința patriarhului de Alexandria, cu catedrala Sf. Marcu au fost construite tot în arondismentul său, cartierul Kaisarion. <sup>156</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> ALEXANDRIE, perle de la Mediterranée, [Dossier], în rev. *Le monde Copte*, Limoges, France, juin 1997, nr. 27-28, 340 p.

Le monde Copte, *Revue encyclopedique de culture egyptienne*, Limoges, France, juin, 1997, nr. 27-28, vezi și "Alexandrie, perle de la Mediterranée" [Dossier], 340 p.

Din cele şapte minuni ale lumii, trei se află în Egipt: piramidele lui Ghiseh, biblioteca şi farul din Alexandria; urmează Babilonul cu zidurile, turnul şi grădinile suspendate [ultimele în timpul lui Nabucodonosor al II-lea (605-562 î.d.Hr.)?]; statuia lui Zeus din Olimp, a lui Phidias; colosul lui Helios din Rhodos; templul lui Artemis din Efes. Lista şi numărul lor au crescut de-a lungul timpului, cifra de şapte rămânând doar simbolică.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> ALEXANDRIE, par A. de la BARRE, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tome 1, première partie [Aaron-Angelus], Paris, 1923, coloana nr. 785-824.

Diadohul Ptolemaios (367/366-283) a devenit în anul 305 regele Ptolemaios I Soter (305-283 î.d.Hr.), al Egiptului, cu capitala la Alexandria, din care el și fiul său, regele Ptolemaios II Philadelphos (283-246 î.d.Hr., din 285 co-regent) au făcut o **metropolă**, care până în anul 330, când a fost inaugurat Constantinopolul, era al doilea oraș ca mărime și importanță, din întreg Imperiul Roman, primul fiind Roma Veche. Între anii 260-240 î.d.Hr., Alexandria a devenit centrul vieții culturale, științifice și literare a lumii elenice. Aici s-au întâlnit culturile egiptene, grecești, iudaice și orientale, iar mai târziu cea creștină, sinteză, care a dat naștere unei noi culturi.

În Alexandria a apărut și prima **școală publică creștină**, prin anul 180, despre care istoricul Eusebiu din Cezareea scria că era și mai veche (Istoria bisericească, V, 10). Această școală avea mai multe nume: "Școala cuvintelor sau învățăturilor sacre", "Școala catehizării", "Școala din Alexandria" etc. 157

# Sinoadele din Alexandria

Literatura de specialitate menționează în jur de 30 de sinoade, ținute în Alexandria, până în anul 633, dintre care, le amintim doar pe cele mai importante. <sup>158</sup>

**Secolul III**: **231**, două **Sinoade**, prezidate de Arhiepiscopul Alexandriei Dimitrie (189-232) contra lui Origen (185-c.254), hirotonit preot în mod ilicit de către Mitropolitul din Cesareea Palestinei. Patriarhul nu i-a mai permis să predea în Școala din Alexandria, l-a exclus din Eparhie și l-a caterisit. Origen a rămas în Cezareea Palestinei, unde a fondat Școala creștină de acolo și unde a funcționat ca preot. <sup>159</sup>

**Secolul IV**: **Sinodul** din anul **306**, prezidat de către Patriarhul Sf. Petru I, Martir (sfârșitul 300-26 noiembrie 311), contra Episcopului Meletie de Lycopolis, autorul schismei "meletiene", din Egipt, pentru motivul că a sacrificat la idoli, pentru a scăpa de persecuția locală, contra creștinilor, declanșată de împăratul Dioclețian (284-305), auguștii și cezarii acestuia, prin patru edicte, din anii 303-305.

**Sinodul** preniceean, din anul **320** sau 321, prezidat de Patriarhul Sf. Alexandru I (313-326), al Alexandriei, care a dat prima lovitură de grație arianismului, pregătind astfel primul Sinod Ecumenic, de la Niceea, din anul 325. La Sinod s-au prezentat aproape o sută de episcopi din Egipt și Lybia, excomunicându-l pe preotul Arie și pe adepții săi. <sup>160</sup>

După Școala din Alexandria au mai apărut Școala din Cezareea Capadociei, pentru Palestina, prin anii 231-232; Școala din Antiohia, cunoscută deja în secolul III; Școala din Edesa, după cea din Antiohia; Școala din Cartagina; Școala din Lyon; **Școala Siriană, care în secolul III a dat "Peşito", adică traducerea Bibliei în limba siriană (recte aramaică) etc.** 

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> **ALEXANDRIE**, par A. de la **BARRE**, în **Dictionnaire de Théologie Catholique**, tome 1, première partie [Aaron-Angelus], Paris, 1923, coloana nr. 785-824.

<sup>[</sup>Aaron-Angelus], Paris, 1923, coloana nr. 785-824.

Ambiții tipice ale ierarhilor din toate timpurile, privând astfel eparhiile sau Biserica, în general, de cler capabil, sacrificându-l sau împiedicându-l să se poată desfășura așa cum ar fi trebuit sau să servească această instituție cu intensitatea maximă. Din moment ce n-a fost hirotonit în Alexandria, Origen s-a luptat să ajungă preot și a plecat în altă eparhie. A comis o "crimă"?

<sup>160 &</sup>quot;Să i se verse mațele ca și lui Arie", devenită formulă de blestem în colofoniile din vechile manuscrise liturgice românești sau în însemnările și formulele de dedicație sau donație de pe cărțile liturgice tipărite.

**321** sau 322, Sinodul local alexandrin și mareotic, care a acceptat Scrisoarea Enciclică a Patriarhului Alexandru I, contra arianismului.

În jurul anului **323**, un Sinod local, tratând probleme de disciplină canonică, ocazionat de prezența în Alexandria a Episcopului Osius de Cordu, care a declarat nule hirotonirile făcute de către pseudoepiscopul Coluthus, care era numai preot și a provocat o schismă locală.

**Sf. Atanasie I, cel Mare** (326-373), a convocat și prezidat cinci **Sinoade** în Alexandria, care, toate trebuie puse în legătură cu opera niceeană, din anul 325 și cu lupta contra arianismului: **339**, **340**, **346**, **362**, **363**.

**Sinodul** din anul **399**, prezidat de Patriarhul Teofil I (385-412), contra adepților lui Origen.

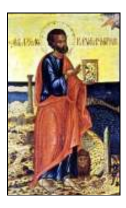
**Secolul V: 430**, **Sinodul** prezidat de către Sf. Ciril I [(Kirillios I (412-444)], Sinod celebru, pregătitor al celui de al III-lea Ecumenic, de la Efes, din anul 431. Cu ocazia acestui Sinod alexandrin, Sf. Ciril I și-a redactat Scrisoarea Sinodală cu cele 12 anatematisme.

**Sinodul** din anul **452**, prin care Proterius (451-457) face receptarea deciziilor de la Calcedon, din anul 451, pentru Patriarhia Alexandriei, și-l depune pe Timotei, sufletul monofizitilor din Alexandria și urmașul său în Scaun, Timotei II Elur (457-460 și 475-477).

**Sinodul** electiv din iunie **481**, prin care Ioan I Talaia (481-482), împreună cu sinodalii care l-au ales, comunică această alegere Papei Simplicius (468-483).

**Secolul VI**: **Sinodul** din anul **589**, sub Patriarhul Evloghie I (579-607), un fel de tribunal arbitral, între două grupe de samariteni, care au angajat o dispută pe baza textului din Deuteronom XVIII, 15.

**Secolul VII: Sinodul** din anul **633**, prezidat de Patriarhul monotelit Cyrus I (630?-644?), prin care face o unire între partizanii săi și teodosieni, adică monofiziți. Monoteletismul și monofizitismul se unesc formal și fac cauză comună în Alexandria, încă din anul 633. În acest scop, el publică un Decret sinodal, în nouă puncte, care, într-un limbaj foarte subtil, apără și justifică această unire. Astfel se încheie epoca Sinoadelor din Alexandria, pentru că după anul 642 creștinii de toate nuanțele vor începe o nouă epocă de conflicte, mult mai dură și neiertătoare, de data aceasta cu islamul.



3. Sfântul Evanghelist Marcu

# Lista Patriarhilor

# PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI. 161 GLAVA 395

# **3 ALEXANDREANULUI:**

Preasfinte stăpînul mieu, papa și patriarh al Alexandriei și a tot Eghipetul, Pentapoleon, Livia și Ethiopia, întru duhul sfînt dumnezăescul și preacinstitul mieu părinte.

*Titulatura*: Prea Fericirea Sa Dumnezeiască, al Domnului Domn, Kiriou Kir **N**. Papă și Patriarh al Alexandriei, al întregii Africi și Judecătorul întregii lumi. <sup>162</sup>

# 1. Episcopi

- 1. Sf. Evanghelist **Marcu**, fondator, 42-62, † 4 aprilie 63
- 2. Avianos, 62-82
- 3. Avilios, 83-98
- 4. **Kedron**, 98-110
- 5. **Primus**, 110-121
- 6. **Iustus**, 121-131
- 7. **Eumen**, 131-144
- 8. Marcus II, 144-154
- 9. **Keladion**, 154-167
- 10. **Agrippinos**, 167-178
- 11. **Ioulianos**, 178 martie? 189
- 12. **Dimitrios**, 189 8 octombrie 232
- 13. **Heraklas**, 232-247
- 14. **Dionysios**, cel Mare, 248-265, cel mai de seamă ucenic al lui Origen.
- 15. **Maximos**. 265-282
- 16. **Theonas**, 282-28 decembrie 300
- 17. Sf. Petru I, Martir, sfârşitul 300-26 noiembrie 311
- 18. **Ahillas**, 25 iunie 312 † 13 ianuarie 313
- 19. Sf. **Alexandru I**, 313 † 17 aprilie 326

Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,- Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363/370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 şi 395). În cazul de față, Glava 395.

Pentru Creştinismul din lumea arabă actuală, vezi lucrarea prințului de coroană iordanian El Hassan bin **TALAL, Das Christentum in der arabischen Welt**, Mit einem Vorwort von Hans Küng, Übersetzung von Beatrix Immenkamp, Böhlau Verlag Wien, Köln, Weimar, 112 p., incl. 2 hărți.

## 2. Patriarhi

- Sf. Alexandru I, 325 326
- 20. Sf. **Atanasie I, cel Mare**, 8 iunie 326 2 mai 373

Între anii 373 – 380, Antipatriarhi, intruși arieni:

Pistos, 336 sau 338, arian, Antipatriarh

**Grigorie**, 22 martie 339 sau 341 – 26 iunie 344 sau 348, arian, **Antipatriarh Gheorghe**, 24 februarie 357 – 24 decembrie 361, arian, **Antipatriarh** 

Lucius, prima oară, decembrie 365, arian, Antipatriarh

- 21. **Petru II**, *arian*, 373 380 **Lucius**, *a doua oară*, 375 30 mai 378
- 22. **Timotheos I**, 380 20 iulie 385
- 23. **Teofil I**, 385 15 octombrie 412
- 24. **Kyrillos I**, 17 octombrie 412 27 iunie 444
- 25. **Dioskoros I**, 444-13 octombrie 451, **Dioscur** a fost **depus** la Sinodul Ecumenic de la Calcedon (8-25 octombrie 451), nu pentru că era **eretic monofizit**, ci din motive disciplinare, pentru că a organizat și condus acțiunile și brutalitățile parabolanilor de la "Sinodul tâlhăresc" din Efes, din anul 449, † 4 septembrie 454
- 26. **Proterios**, noiembrie 451 28 martie 457, ucis de monofiziți în altarul Catedralei Patriarhale din Alexandria
- 27. **Timotheos II**, Elur, *monofizit*, *prima oară*, 28 martie 457 ianuarie 460, depus din Scaun și exilat de împăratul Leon I (457-474)
- 28. **Timotheos III**, Salofaciol, ortodox, *prima oară*, iunie 460 decembrie 475 **Timotheos II**, Elur, *monofizit*, *a doua oară*, 475 31 iulie 477, rechemat din exil şi numit din nou de uzurpatorul, tronului imperial Basiliskos (475-476) şi partizan al monofiziților.
- 29. **Petru III**, Mongul, *monofizit*, *prima oară*, 31 iulie 477 4 septembrie 477 **Timotei III**, Salofaciol, ortodox, *a doua oară*, septembrie 477 iunie 481
- Ioannis I, Talaia, ortodox, iunie 481 decembrie 482
   Petros III, Mongul, monofizit, a doua oară, decembrie 482 29 octombrie 489
- 31. **Atanasie II**, Keletes, *monofizit*, 489 17 octombrie 497
- 32. **Ioan II**, *monofizit*, 497 29 aprilie 507
- 33. **Ioannis III**, *monofizit*, 507 22 mai 517
- 34. **Dioskoros II**, 517 14 octombrie? 520, alungat de monofiziți, s-a refugiat la Roma, unde a devenit chiar Papă, al 55-lea urmaș al Sf. Petru, păstorind 22 de zile Biserica Romană: (55\*) [**Dioscur** (**II** al Alexandriei 517-520), 22 **IX** 530 14 **X** 530]<sup>163</sup>

<sup>\*</sup>Nu poate fi considerat Antipapă, pentru că era încă Patriarh canonic al Alexandriei (517-520), iar urmașul său pe Tronul Sf. Marcu a fost eretic monofizit: Timotei III (520-535). În plus, a păstorit doar 22 de zile Biserica Romană, murind în data de 14 octombrie 530. A fost un Patriarh care, în uniune personală, a devenit întâistătătorul a două tronuri apostolice: cel de Alexandria Egiptului, al Sf. Marcu și cel al Romei Vechi, al Sf. Petru. (55\*) [Dioscur (II al Alexandriei 517-520), 22 IX 530 – 14 X 530].

35. **Timotheos IV**, *monofizit*, 520 – 7 februarie 535

# Sciziunea melkito-monofizită a Tronului Alexandriei, după Sinodul local din Constantinopol, din anul 536

- 36. **Theodosios I**, 9 februarie 535 537, a refuzat să semneze deciziile Sinodului din anul 536 de la Constantinopol, unde a și trăit în exil († 19 sau 22 iunie 566), locuind în palatul imperial al împărătesei Teodora, protectoarea monofiziților; 537, respins de ortodocși, iar din anul 539 conta ca patriarh numai pentru monofiziți; 164
- 37. **Gaianus**, iulianist, 537 538

# a. Patriarhi Ortodocși (melkiți)

- 38. **Pavel** de Teba, 539 începutul 542, depus la Sinodul din Gaza
- 39. **Zoilos**, 542 –iulie 551, depus, pentru că n-a acceptat să ia poziție favorabilă împăratului, în cearta privind "cele trei capitole";
- 40. **Apollinarios**, 551 568, a păstorit ca un guvernator și comisar imperial, de care și era, persecutând pe monofiziți și confiscându-le bunurile și bisericile;
- 41. Ioan IV, 569 579, n-a fost recunoscut nici măcar de fracțiunea ortodoxă
- 42. **Evlogios I**, 579 februarie 607
- 43. **Theodoros**, Skribon, 607 609
- 44. **Ioan V**, Milostivul, 609 11 noiembrie 620
- 45. **Gheorghe I**, 621? 630?
- 46. **Kyros**, Cir sau Cyrus, 630 sau 631 sfârşitul 643 sau începutul 644
- 47. **Petros IV**, 643/644 651?
- 48. **Ioan VI**, 651? 654?
- 49. Eutychios I, 654 690
- 50. **Petru V**,? -?
- 51. **Petros VI**,? 690 -?

# Sedisvacanță 690 – 726, diferiți locțiitori

#### **Topoteretes:**

Teodor, menționat la Sinodul din 655

Petru IV, mentionat la Sinodul VI Ecumenic, 680-681

Teofilact, mentionat la Sinodul din Alexandria, 695

Onof sau Onopes, întronizat ca Patriarh, însă a trecut curând la monofiziți, către anul 711

Eusebiu,? -?

- 52. **Cosma I**, 727 787
- 53. **Politianos**, 787 801

Anul **536**, Constantinopol, Sinod contra lui Antim I al Constantinopolului (535-536), Severus (fost al Antiohiei, 512-518, † 538), episcopului Petru al Apameei, călugărul Zoaras și alți monofiziți ori adepți ai acestora. În acest an are loc și sciziunea melkito-monofizită.

- 54. Eustathios, 801 805
- 55. **Christophoros**, 805 836
- 56. **Sofronios I**, 836 859
- 57. **Michail I**, 859 871
- 58. **Michail II**, 872 21 august 903

# Sedisvacanță, 903 – 907, diferiți locțiitori

- 59. **Christodoulos**, 17 iunie 907 21 noiembrie 933
- 60. **Eutychios II**, 7 februarie 933 11 mai 940
- 61. **Sophronios II**,? -?
- 62. **Isac**, august ori septembrie 941 954
- 63. **Iov**, 954 7 septembrie 960
- 64. **Elias I**, 963 12 mai 1000
- 65. **Arsenios**, 17 iunie 1000 7 iulie 1010
- 66. **Teofil II**, 1010 1020
- 67. **Gheorghe III**, 2 aprilie 1021 1045?
- 68. **Filitheos**,? 1045 1052?
- 69. **Leontios**, 1052? 1059?
- 70. **Alexandru II**, 1059? 1062?
- 71. **Ioan VII**, Kodonat, 1062? 1100?
- 72. **Evlogios II**,? -?, către 1100
- 73. **Kyrillos II** sau Chiril II, 1103 1117
- 74. Savvas sau Sava, 1117,? -?, menționat la Sinodul din Constantinopol, din anul 1117
- 75. **Theodosios II**,? -?
- 76. **Sofronios III**,? 1166 1171?, prezent la un Sinod în Constantinopol, în anul 1166
- 77. **Elephtherios** sau Elie, 1175? în jurul anului 1180

#### Sedisvacantă, 1180 – 1195?

- 78. **Marcu III**,? 1195 1209?, prezent la un Sinod în Constantinopol, în anul 1195
- 79. Nicolae I, înainte de februarie 1210 1243
- 80. **Grigorie I**, 1243 1263
- 81. Nicolae II, 1263 1276
- 82. Atanasie II, 1276 1316
- 83. **Grigorie II**, 1316? 1354?
- 84. **Grigorie III**, 1354? 1366
- 85. **Nifon**, 1366? 1385?
- 86. **Marcu IV**, 1385? 1389?
- 87. **Nicolae III**, 1389? 1398?
- 88. **Grigorie IV**, 1398? 1412?
- 89. **Nicolae IV**, 1412? 1417?
- 90. **Atanasie III**, 1417? 1425?
- 91. Marcu V, 1425? 1435?
- 92. **Filotei**, 1435? 1459?, a primit invitație la Conciliul Florentin

- 93. **Marcu VI**, 1459? 1484?
- 94. **Grigorie V**, 1484? 1486?
- 95. **Ioachim I**, Pany, 6 august **1486 1565**, a ajuns patriarh la vârsta de 37 de ani, în anul 1540 avea 92 ani; la 1 decembrie 1565 a mai semnat încă un document, după care, în curând a decedat, ajungând vârsta de **117** ani, din care **81** ca Patriarh.

# Sedisvacanță, 1565 - 1569

- 96. **Silvestru**, 12 aprilie 1569 iulie 1590
- 97. **Meletios I**, Pigas, 5 august 1590 13 septembrie 1601
- 98. **Kyrillos III**, sau **Chiril III**, Lucaris, 1601 1620, apoi la Constantinopol, unde a păstorit în șase (adică cinci) rânduri: 1620-1638, în octombrie 1612 a fost doar locțiitor, pe timp de o lună;
- 99. Gherasim I, 30 noiembrie 1620 1636
- 100. **Mitrophanis**, septembrie 1636 aprilie/mai, 1639
- 101. **Nikiphoros**, înainte de 30 mai 1639 aprilie 1645
- 102. **Ioannikios**, 9 iunie 1645 15 septembrie 1657
- 103. **Paisios**, 15 octombrie, 1657 1678
- 104. **Parthenios I**, 1678 30 iunie 1688
- 105. **Gherasim II**, 25 iulie 1688 20 ianuarie 1710
- 106. **Samuil**, prima oară, 22 ianuarie 1710 septembrie 1712
- 107. Kosmas II, prima oară, 1712 1714
  Samouil, a doua oară, 1714 septembrie 1723
  Kosmas II, a doua oară, 12 septembrie 1723 28 noiembrie 1736
- 108. **Kosmas III**, 5 martie 1737 3 iunie 1746
- 109. **Matheos**, 26 septembrie 1746 1 mai 1765
- 110. **Kyprianos**, 12 iulie 1766 1783
- 111. **Gerassimos III**, 1783 6 august 1788
- 112. **Parthenios II**, 13 septembrie 1788 9 septembrie 1805
- 113. **Theofil III**, 9 noiembrie 1805 14 octombrie 1825
- 114. **Ierotheos I**, 14? octombrie 1825 8 septembrie 1845
- 115. **Artemios**, 27 septembrie 1845 30 ianuarie 1847
- 116. **Ierotheos II**, 31 ianuarie 1847 1 ianuarie 1858
- 117. **Kallinikos**, 26 ianuarie 1858 24 mai 1861
- 118. **Iakovos II**, 25 mai 1861 31 decembrie 1865
- 119. **Nikanor**, 13 ianuarie 1866 25 decembrie 1869
- 120. **Sophronios IV**, 30 mai 1870 22 august 1899
- 121. **Photios**, 10 ianuarie 1903 4/5 septembrie 1925
- 122. **Meletios II**, Metaxakis, 20 mai 1926 28 iulie 1935, fost la Constantinopol: [263. **Meletie IV**, Metaxakis, 25 noiembrie sau 8 decembrie 1921 20 septembrie sau 2 octombrie 1923]
- 123. **Nicolaos V**, 11 februarie 1936 12 mai 1939

- 124. **Christophoros II**, 21 iunie 1939 18 noiembrie 1966, † 23 iulie 1967
- 125. **Nicolaos VI**, Varelopoulos, 10 mai 1968 † 11 iulie 1986
- 126. **Parthenios III**, ales 27 februarie 1987 1996
- 127. **Petros VII**, fost Mitropolit de Camerun, ales februarie, întronizat la 9 martie 1997 11 sept. 2004
- 128. **Theodoros II**, fost Mitropolit de Camerun, ales la 9 octombrie, întronizat la 24 octombrie 2004 –

# b. [Anti]Patriarhi Copți sau monofiziți, conform sciziunii din anul 536 165

Biserica Coptă are aproape 20 de milioane de credincioşi, dintre care, 12 milioane în Egipt, apoi în Sudan, Orientul Apropiat, Europa, Africa, Australia și America. Este organizată într-o Patriarhie, cu statut autocefal, cu 51 de eparhii și un Sfânt Sinod cu 77 de membri, 12 mănăstiri – cu peste 1000 de călugări – și 6 mănăstiri – cu peste 500 călugărițe. Ritul acestei Biserici este alexandrino-copt, cu limba liturgică coptă și arabă. Sărbătoarea Nașterii Domnului o au pe data de 29 Kiahle, iar a Învierii Domnului, împreună cu Biserica Ortodoxă. Limba coptă (un amestec între greacă, ebraică și dialecte egipteano-arabe locale, adică limba Ptolemeilor, cum le place copților să spună) a dominat Egiptul până în secolul X-XI, când a fost înlocuită, în mod brutal, de califii Fatimizi, cu limba arabă, găsindu-și refugiul doar în limba liturgică a monofiziților locali care, cu timpul, adică în secolele următoare, au fost și ei arabizați.

**Titulatura**: Prea Fericirea Sa N. Papă al Alexandriei și Patriarh al Scaunului Sf. Marcu, al întregii Africi și al Orientului.

De iure, Biserica Monofizită Coptă, din Egipt, a fost creată în anul 536, în urma Sinodului local de la Constantinopol, convocat de împăratul Justinian I, peste voința împărătesei Teodora (monofizită) și de Patriarhul Mina (536-552) contra lui Antim I al Constantinopolului (535-536), Severus, fost al Antiohiei (512-518, † 538), episcopului Petru

Pentru Bisericile Vechi Orientale vezi pp. 43-67, din vol. II/2, Hubert JEDIN, Handbuch der Kirchengeschichte, 11 vol. (I, II/1+2+3, III/1+2, IV, V, VI/1+2, VII), Sonderausgabe, 30 - sec. XX, Unveränderter Nachdruck der Sonderausgabe von 1985, Herder Freiburg, Basel, Wien, 1999□, [1962¹, 1965², 1985³]. Mai vezi: V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958. Lista patriarhilor ortodocşi ai Alexandriei (282-1486), se află la pp. 443-444, a celor copți (535-1453), la pp. 444-445.

*Istorie Bisericească Universală* (redactată de Ioan **Rămureanu**, Milan **Şesan** și Teodor **Bodogae**), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, și vol. II (1054–1982), București, 1993. Pentru Lista patriarhilor ortodocși ai Alexandriei, vezi vol. I, pp. 436-437 și vol. II, pp. 596 – 597. Lista patriarhilor copți lipsește din acest manual.

Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 572-577 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23]. Pentru patriarhii ortodocși ai Alexandriei vezi pp. 580-581 iar pentru cei monofiziți, pp. 581-582, pentru antipatriarhii uniți copți, p. 583.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis II., Patriarchatus Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus, Padova, 1988, pp. 581-681.

Michaelis **LE QUIEN**, *Oriens Christianus*. **Tomus Secundus** (**II.**), Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt.

al Apameei, călugărului Zoaras și altor monofiziți ori adepți ai acestora. Sinodul s-a desfășurat sub protia Papei Agapet I (535-536), care se afla în Constantinopol într-o misiune politică. Semnarea sau acceptarea deciziilor acestui Sinod erau obligatorii pentru toți cei suspecți de monofizitism sau mărturisitori pe față ai acestei erezii. De facto, această Biserică exista deja, încă de la Sinodul al IV-lea Ecumenic, de la Calcedon, din anul 451. Primul Patriarh al Bisericii Copte din Egipt a fost Dioscur I, proin Patriarh ortodox al Alexandriei, depus din Scaun la Sinodul Ecumenic din Calcedon: Dioskoros I, 444 – 13 octombrie 451. Dioscur I a fost depus la Sinodul Ecumenic de la Calcedon (8-25 octombrie 451) nu pentru că era eretic monofizit, ci din motive disciplinare, pentru că a organizat și condus acțiunile și brutalitățile parabolanilor de la "Sinodul tâlhăresc" din Efes, din anul 449, † 4 septembrie 454. Leagănul monofizitismului a devenit Egiptul iar apologeții lui au fost călugării de acolo, precum și cei "zece mii de monahi", din mănăstirile Palestinei.

# Din Egipt, monofizitismul s-a extins în Siria, Mesopotamia și Armenia, precum și în restul regiunilor de limbă arabă.

Prin constituirea Bisericilor Nestoriene și Monofizite la marginea Imperiului Romeu și pe cuprinsul celui Persan, se mai poate constata un fenomen nereligios, determinat numai de factorii bisericești, *adică apariția Bisericilor Naționale*. Pe cuprinsul Imperiului Romeu acest fenomen este mult mai vechi, însă fără o notă etnică atât de pregnantă, după cum a fost cazul la monofiziți și nestorieni. Canonul 8 al Sinodului al III-lea Ecumenic de la Efes, din anul 431, consacră Autocefalia Bisericii din Cipru. 166

Monofiziții erau și ei foarte dezbinați și divizați în diferite etnii (egipteană, siriană și armeană), curente și influențe. Erau atât de dezbinați, încât foarte greu se puteau decide asupra vreunui candidat la funcția de Patriarh. Dar ce-i unea pe toți monofiziții deopotrivă, era ura împotriva Sinodului Ecumenic de la Calcedon, împotriva prescripțiilor imperiale de la Constantinopol și împotriva patriarhilor "melkiți", numiți, trimiși sau susținuți de împărat. 167

"Dar înşişi monofiziții au dat ocazie la o nouă frământare, căci patriarhul exilat Sever al Antiohiei și Iulian din Halicarnas s-au înfruntat la Alexandria pe tema "stricăciunii" sau "nestricăciunii" trupului lui Hristos înainte de înviere. Severinii erau considerați "ftartolatri" pentru că acceptau stricăciunea trupului lui Hristos, iar iulianiștii erau denumiți "aftartolatri", pentru că apărau nestricăciunea trupului Domnului. Conflictul a continuat sub patriarhul severian **Teodosiu** și cel iulianist **Gaianus**."<sup>168</sup>

După cum se poate constata prin compararea dipticelul patriarhilor copți, cu cel al patriarhilor melkiți de Alexandria, până la sfârșitul secolului al VI-lea, dar mai ales între anii 451-536, apar o serie de nume de patriarhi, pe care și-i revendică pentru sine, atât monofiziții cât și melkiții. Separarea ierahică a celor două Scaune s-a definitivat abia la începutul

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Autocefalia ca principiu al organizării bisericești [în sensul inițial de "autonomie"], este mult mai veche decât Sinodul Ecumenic de la Efes, din anul 431, fiind recunoscută prin canonul 34 Apostolic, precum și prin canonul 6 al Sinodului I Ecumenic, de la Niceea, din anul 325, precum și prin canonul 2 al Sinodului II Ecumenic, de la Constantinopol, din anul 381.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Privitor la Biserica Coptă, vezi studiul: Lothar **HEISER, Ägypten sei gesegnet** (Isaia, 19,25), Koptisches Christentum in Bilder und Gebeten, EOS Verlag, St. Ottilien, 2001, 439 p., incl. il.

Luat din *Istorie Bisericească Universală* (redactată de Ioan Rămureanu, Milan Şesan şi Teodor Bodogae), vol. I (1-1054), ediția II, Bucureşti, 1975, Op.cit., p. 273.

secolului al VII-lea. Titulatura celor doi patriarhi a rămas "de Alexandria", numai că cel copt rezida în Mănăstirea Enaton, de la "marginea" de atunci a orașului Cairo, iar cel melkit în cartierul imperial "Kaisarion", cu catedrala Sf. Marcu, din Alexandria. Amândoi patriarhii, și cel copt și cel melkit, își revendică dreptul și titlul de urmași ai Sf. Evanghelist Marcu. 169

# 451-536, adică între Calcedon și Sinodul de la Constantinopol:

**Dioscur I**, 13 oct. 451 – 4 sept. 454, fost patriarh ortodox din anul 444 – 13 oct. 451

**Timotei II**, 457 – 477

**Petru III**, Mongul, 477 – 490, fost și la melkiți în două rânduri: *prima oară*, 31 iulie 477 – 4 septembrie 477, *a doua oară*, decembrie 482 – 29 octombrie 489

**Atanasie II**, Keletes, 490 – 496, fost și la melkiți: 489 – 17 octombrie 497

**Ioan I**, 496 – 505

**Ioan II**, 505 – 516

**Dioscur II**, 516 – 518, fost și la melkiți, (517-520) ajungând și Papă al Romei Vechi (22 IX 530 – 14 X 530)

**Timotei III**, 518 – 535

# din anul 536, până astăzi:

**Teodosie I**, 9 februarie 535 – 22 iunie 566, **severian**, din anul 536, în "exil", în palatul imperial al împărătesei Teodora, de unde a și condus Biserica monofizită din Egipt, susținând din umbră și acțiunile monofiziților din Siria și Arabia.

# [Anti]Patriarhi julianiști (de la Julian, Episcopul de Halicarnas † 527):

Gaianus, 10 februarie 535 – mai sau iunie 535

**Elpidus**,? – 565

**Dorotei**, 565 – în jurul anului 580

*Teodor*, 575 – 587, Iacobit, nerecunoscut de majoritatea copților,

## **Antipatriarh**

**Petru IV**, Iacobit, 575 – 578

Damian, Iacobit, 578 – iunie 607

**Anastasie**, Iacobit, "o Apozigarios" 607 – 19 decembrie 619

Andronicus, Iacobit, 619 – 3 ianuarie 626

**Veniamin I**, Iacobit, ianuarie 626 – 3 ianuarie 665

#### Julianist:

Mina,? -?, 634

**Agathon**, 665 – 13 octombrie 681

Ioan III, 681 – noiembrie 689

**Isac.** 4 decembrie 689 sau februarie 690 – 29 octombrie 692

**Simion I**, 692 – 18 iulie 700

Pentru numerotare, trebuie avut în vedere că ierarhii fiecărei sciziuni bisericeşti, se consideră urmași legitimi ai celor de dinainte de ruptura canonică. În acest caz, patriarhii, mitropoliții și episcopii monofiziți se consideră urmașii legitimi ai celor ortodocși de dinainte de despărțirea canonică, uniții (ortodocși și vechi orientali) se consideră urmașii legitimi ai celor din Biserica de care s-au rupt.

#### Julianist:

**Teodor**,? -?, către anul 695

# Sedisvacanță trei ani, 700 - 704

Alexandru II, 25 aprilie 704 – 1 februarie 729

**Cosma I**, martie 729 – 24 iunie 730

**Teodor II**, august 730 – 1 februarie 742

# Sedisvacanță un an

**Mihail I**, 15 septembrie 743 – 12 martie 767

Mina I, 767 – 27 decembrie 775

**Ioan IV**, 12 ianuarie 776 – 11 ianuarie 799

**Marcu II**, 27 ianuarie 799 – 17 april 819

**Iacob**, iunie 819 – 8 februarie 830

**Simion II**, 17 april 830 – 30 septembrie 830

# Sedisvacantă un an și 47 de zile

**Iosif**, 18 noiembrie 831 – 20 octombrie 849

Mihail (Khael) II, 20 noiembrie 849 – 17 aprilie 851

**Cosma II**, 8 iulie 851 – 17 noiembrie 858

Sanythios (Sanudah), 8 ianuarie 859 – 19 aprilie 880

Mihail (Khael) III, 880 – 7 martie 907

# Sedisvacanță patru ani

Gabriel I, mai 910 – 15 februarie 921

Cosma III, april 921 – 27 martie 933

**Macarie I**, april 933 – 20 martie 953

**Teofan**, 19 iunie 953 – 6 decembrie 956

**Mina II**, 956 – 11 noiembrie 974

#### Sedisvacanță un an

**Efrem**, 19 septembrie 975 – 2 decembrie 978

Filotei, 28 martie 979 – 9 noiembrie 1003

**Zaharia**, 16 ianuarie 1004 – 4 ianuarie 1032

Sanythios II (Sanudah), 19 martie 1032 – 29 octombrie 1046

# Sedisvacanță un an și cinci luni

Christodul, decembrie 1047 – 10 decembrie 1077

**Chiril II**, 13 martie 1078 – 6 iunie 1092

**Mihail IV.** 9 octombrie 1092 – 25 mai 1102

Macarie II, 9 noiembrie 1102 – 19 decembrie 1128

## Sedisvacanță doi ani și două luni

Gabriel II, 3 februarie 1131 – 5 aprilie 1145

**Mihai V**, 25 iulie 1145 – 29 martie 1146

**Ioan V**, 25 august 1146 – 29 aprilie 1166

**Marcu III**, 12 iunie 1166 – 1 ianuarie 1189

**Ioan VI**, 29 ianuarie 1189 – 7 ianuarie 1216

# Sedisvacanță 19 ani, cinci luni și zece zile

**Chiril III**, 17 iunie 1235 – 10 martie 1243

# Sedisvacanță șapte ani și șapte luni

Atanasie III, 12 octombrie 1250 – 27 noiembrie 1261

Ioan VII, prima oară, 1 ianuarie 1262 – 21 octombrie 1268

Gabriel III, 21 octombrie 1268 – 1 ianuarie 1271

Ioan VII, a doua oară, 1 ianuarie 1271 – 21 aprilie 1293

**Teodosie II**, 4 iulie 1294 – 1 ianuarie 1300

**Ioan VIII**, 9 februarie 1300 – 29 mai 1320

**Ioan IX**, 28 septembrie 1320 – 18 martie 1327

**Veniamin II**, 10 mai 1327 – 6 ianuarie 1339

**Petru V**, 2 ianuarie 1340 – 8 iulie 1348

**Marcu IV**, 5 august 1348 – 31 ianuarie 1363

**Ioan X**, 30 aprilie sau 7 mai 1363 – 13 iulie 1369

**Gabriel IV**, 6 ianuarie 1370 – 27 aprilie 1378

**Matei I**, 25 iulie 1378 – 31 decembrie 1408

**Gabriel V**, 21 aprilie 1409 – 4 ianuarie 1428 (după **Makrizi** anii de păstorire sunt: 4 iulie 1408 – 31 ianuarie 1427), să fi fost la început **Antipatriarh**?

Mihail IV, cunoscut doar de Makrizi, 12 martie 1427 – mai 1427, Antipatriarh?

**Ioan XI**, 11 mai 1428 – 4 mai 1453

**Matei II**, 1453 – 1465

**Gabriel VI**, 1466 – 1474

**Mihail VI**, 1477 – 1478

**Ioan XII**, 1480 – 1483

**Ioan XIII**, 1484 – 1524

**Gabriel VII**, 1525 – 1568

**Ioan XIV**, 1574 – 1589

**Gabriel VIII**, 1590 – 1601

**Marcu V**, 1602 – 1613

**Ioan XV**, 1613 – 1623

**Matei III**, 1623 – 1642

**Marcu VI**, 1646 – 1656

**Matei IV**, 1660 – 1675

**Ioan XVI**, 1676 – 1718

**Petru VI**, 1718 – 1726

Ioan XVII, 1727 – 1745

**Marcu VII**, 1745 – 1769

**Ioan XVIII**, 1769 – 1796

Marcu VIII, 1796 – 1809

**Petru VII**, 1809 – 1852

**Chiril IV**, 1854 – 1861

Dimitrie II, 1862 – 1870 Chiril V (Juhanna ibn Ibrahim Sa'd), 1874 – 1927 Ioan XIX, 1928 – 1942 Macarie III, 1944 – 1945 Iosif II (Filip), 1946 – 1956 Chiril VI (Asir Jusuf Ata), 1956 – 1970 Senouda III, 1971 –

# c. Antipatriarhi melkiți uniți, vezi sciziunea Patriarhiei Ortodoxe a Antiohiei

*A greco-arabilor Melkiți*, uniți din anul 1729, cu sediul în **Damasc**; din anul 1838, Patriarhul melkit unit de Antiohia poartă titlul: "Patriarh al Antiohiei, al întregului Orient, al Alexandriei și al Ierusalimului".

# d. Antipatriarhi copți uniți

Uniatism copt, din data de 15 august 1824, Patriarhia a fost "restaurată", adică fondată, la data de 26 noiembrie 1895, cu sediul în Cairo, cu un vicar patriarhal, care din anul 1899 a primit titlul de "Patriarh".

Chiril II, Makhar (Macarie), 19 iunie 1899 – 1908

Sedisvacanță, 1908 - 1947

Maximus Sedafoni, Administrator sau Locțiitor, 1908 -?

.....

Amba Markos II, Khouzam, 1947 – 1958

**Stefan I**, Sidarouss, Cardinal, 10 mai 1958 – 24 mai 1986

**Ștefan II**, Ghattas, ales la 9 iunie 1986, la 23 iunie Papa i-a acordat "ecclesiastica communio", după care a putut fi întronizat la data de? -

# e. Antipatriarhi latini

| Doar titulari, nu și rezidențiali: 1209 – 1964: |
|-------------------------------------------------|
| Nicolaus, 1209 – 1223                           |
| ••••••                                          |

# Patriarhia Etiopiei

Patriarhie autocefală, cu Scaunul la Adis Abeba, cu 14 eparhii, 53 de mănăstiri și un Sfânt Sinod cu 22 de membri, pentru cele peste 18 milioane de credincioși, aproape toți în Etiopia, cu o diaspora neglijabilă. Limba liturgică este **Geez** (limbă moartă), cu implicații ale limbilor locale vorbite: amharică, tigrinică, oreminică și guraginică. Crăciunul este sărbătorit la 7 ianuarie (29 Tahsas), după rânduiala încetățenită în toate Bisericile monofizite și în Biserica Persiei. 170

Titulatura: Sanctitatea Sa Abuna N. Patriarhul Bisericii Ortodoxe a Etiopiei.

Din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Copte a evoluat Patriarhia Etiopiei.

Creştinismul etiopian îşi are începuturile în primele secole. Dacă citim Faptele Apostolilor cap. 8, 26-40 (Sf. Apostol Filip şi famenul etiopian), aflăm de convertirea la Hristos a famenului (=eunuc) etiopian, ministrul de finanțe și administratorul tezaurului reginei Candachia a Etiopiei. Cu toate acestea, mențiunile documentare, privitoare la Biserica Etiopiei, încep din anul 330, și consacră Sfinților Frumențius și Aidesios funcția de Apostoli târzii ai Etiopiei, cu toate că creștinismul din acele părți este mult mai vechi. Cei doi Sfinți, Frumențius și Aidesios, originari din orașul Tyr, au fost sclavi la Curtea regală din Aksum. Frumențius a fost hirotonit, întru arhiereu, de către Patriarhul Atanasie cel Mare al Alexandriei (326-373), pe seama Bisericii din Etiopia și Abisinia. Acești doi misionari, împreună cu alți călugări egipteni și palestinieni, au continuat misiunea de încreștinare la etiopieni. În anul 350, Aisanas regele Abisiniei, a fost primul monarh local care s-a botezat și, din acest an, credința Creștină a fost ridicată la rangul de religie de Stat în Etiopia. Această decizie a avut doar un caracter teoretic, pentru că majoritatea populației locale era încă păgână și n-a putut fi aplicată punct cu punct. 171

Un rol deosebit de important în continuarea operei de misionare a Etiopiei l-au jucat cei "nouă sfinți romani", numiți astfel pentru că au venit din Siria, pe la sfârșitul secolului al V-lea, adică o provincie, de pe cuprinsul Imperiului Roman, "Romeu" de mai târziu. Celor nouă sfinți romani li se datorează construcția de mănăstiri și stimularea vieții monastice, culturale și teologice la Etiopieni. Ei au creat și limba liturgică Geez și au contribuit la traducerea Bibliei în această limbă, acțiuni deja încheiate în secolul al VI-lea. Biblia în limba geez a stimulat și mai mult conștiința credincioșilor etiopieni, privind legătura lor cu evenimentele din Vechiul Testament. Singura țară unde evreii au făcut misiuni, câștigând prozeliți, a fost Etiopia, acțiuni care trebuie puse în legătură și cu emigrările evreilor în Etiopia, începând cu secolul VI î.d.Hr. Aceste elemente au contribuit la îmbogățirea Etiopiei cu moștenirile veterotestamentare. 172

Die Ostkirchen: Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Ein Leitfaden, mit Beiträge von Grigorios LARENTZAKIS und Philipp HARNONCOURT, Hgg. Im Auftrag von Pro Oriente – Sektion Graz...., Andreas Schnieder – Verlagsatelier, Graz, 1997, 176 p. Biserica Etiopiei şi Eritreia sunt prezentate la pp. 87-89

prezentate la pp. 87-89.

Christliche Kunst aus Äthiopien und Nubien, Ausstellung im Museum für Völkerkunde, Wien 11. März bis 3 Mai, 1964, In Zusammenhang mit der Ausstellung Frühchristliche und Koptische Kunst, Akademie der bildende Künste, Wien, Veranstaltet vom Bundesministerium für Unterricht, Wien, Catalog, 67 p. + 137 il.

Jacques MERCIER, Zauberrollen aus Äthiopien, Kultbilder magischer Riten, 1979, Prestel Verlag, München, 118 p., incl. 40 il.

Conform tradiției etiopiene, istoria evenimentelor iudeo-bisericești din Abisinia, Etiopia și Eritrea, încep cu regele local Menilek I, care ar fi fost copilul sau fructul iubirii dintre Împăratul Solomon și Regina Saba a Etiopiei.

Începând cu secolul al VII-lea, Etiopia a fost amenințată de islamul în ascensiune, fiind izolată de restul lumii creștine. Doar copții din Egipt mai erau vecinii lor creștini, Biserica Etiopiei stând chiar sub jurisdicția Patriarhului de Alexandria (melchit, apoi copt). Nu cunoaștem data și nici împrejurările în care Biserica Etiopiei a adoptat miafizitismul. Desigur, legăturile de vecinătate cu egiptenii și legătura călugărilor etiopieni cu cei egipteni (mari apărători ai monofizitismului) și palestinieni, trebuie să fi fost prima cauză a acestui proces de adoptare a miafizitismului în Etiopia și Abisinia. Se pare însă că Biserica Etiopiei a rămas încă multă vreme sub jurisdicția Patriarhiei melchite din Alexandria și numai de prin secolul al XII-lea să se fi produs schimbarea jurisdicției. La această schimbare de jurisdicție trebuie să fi contribuit conflictele Bisericii Etiopiene cu Islamul (pe care-l respingea, sub influenta monofizitilor arabi), precum si actiunile prozelitiste ale Romei Vechi care, în Etiopia, au început sub Papa Alexandru al III-lea (1159-1181), însă fără succes. Atitudinea antiunionistă a etiopienilor s-a manifestat și împotriva Calcedonului, adică împotriva a tot ce venea de la "romani", fără să uităm că orientalii, din afara granitelor bizantine, au numit acest imperiu întodeauna "Roman", sau "Romeu". Acțiunile unioniste au continuat, și în anul 1662, când, prin aclamare, franciscanii au încheiat o Unire cu Roma, a unei părți infime de cler și credincioși etiopieni. Acest act prozelitist a provocat o decepție profundă în conștiința majorității clerului și credincioșilor etiopieni, care și așa de mai multe secole, trebuiau să lupte cu Islamul.

Biserica Romei, în loc să boteze musulmanii, să-i convertească pe aceștia la Creștinism sau să întreprindă acțiuni de apărare a creștinilor ortodocși și vechi orientali, din țările musulmane, a intrat în staulul oilor deja creștine, dezbinându-le și sfâșiindu-le.

Rezultatul acestei acțiuni, pe plan diplomatic și interbisericesc, a fost că Biserica Etiopiei, după anul 1662, a întrerupt legăturile cu toate Bisericile, în afara Bisericii Copte, din Egipt, sub jurisdicția căreia se afla deja.

După acțiunile uniatiste, Etiopia și Abisinia au trebuit să lupte împotriva altor colonialiști europeni. Numai în secolul al XIX-lea, Etiopia a purtat cu succes șapte războaie împotriva agresorilor coloniali europeni. Cu toate acestea, în anul 1889, Eritreia a fost cedată italienilor. În anul 1936, Italia fascistă a "ducelui" Benito Mussolini (prim ministru, 1922-1943) și-a extins acțiunile, cucerind întreaga Etiopie, iar împăratul **Haile Selassie I** (1930-1974), fiind obligat să fugă în Anglia. Biserica Etiopiei se afla sub jurisdicția Patriarhului Copt de Alexandria, de la Cairo; guvernul colonial italian dorea să izoleze Biserica Etiopiei, pentru a fi mai ușor manipulată de noii guvernanți și să o lipsească de sprijin canonic, din exterior. Acțiunea credibilă cea mai eficientă era, în această situație, statutul canonic de autocefalie, că doar așa s-a procedat în toate Bisericile Ortodoxe, dintodeauna. Câștigând colaboraționiști printre preoții și episcopii etiopieni, în anul **1937**, colonialiștii italieni au impus convocarea unui **Sinod** la **Adis Abeba**, în care a fost proclamată în mod unilateral autocefalia Bisericii

Etiopiei și s-a decis separarea ierarhică de Biserica Coptă, fără să se fi cerut sau să se fi așteptat acordul Patriarhului Alexandriei, de la Cairo. Aceste măsuri au provocat proteste locale în Etiopia și externe, la Patriarhia Coptă din Alxandria/Cairo. O parte din cler, mănăstiri și episcopi au continuat să rămână sub jurisdicția Patriarhului de la Cairo, respingând deciziile Sinodului de la Adis Abeba, din anul 1937, suferind și represalii din partea autorităților coloniale.

Situația n-a durat prea mult timp, pentru că în anul 1941, Haile Selassie I, cu ajutorul Angliei, a recucerit Etiopia, alungându-i pe italieni, anulând deciziile Sinodului din anul 1937, iar pe ierarhii participanți la Sinod și colaboraționiști, i-a depus din Scaun, trimițându-i de canon la mănăstire, unde au trebuit să facă pocăință. După anul 1941 și până la uciderea împăratului Heile Selassie I, în anul 1974, Biserica Etiopiei a cunoscut cea mai înfloritoare fază de evoluție, din istoria acestei țări, după cele din secolele IV-VI și apoi din secolele XIII-XIV. Biserica Etiopiei a devenit religie de Stat în Etiopia, iar din anul 1959 Patriarhie Autocefală, cu statut canonic și **tomos** din partea Patriarhului Copt al Alexandriei, din Cairo.

Între realizările pe plan bisericesc ale împăratului Haile Selassie I, nu putem să uităm Sinodul festiv, din anul 1965, de la Adis Abeba, la care a participat întreaga Pentarhie miafizită (recte monofizite), adică cei cinci patriarhi monofiziți: etiopian, copt, armean, sirian, din India. A fost primul Sinod în istoria Bisericii miafizite, la care s-au întrunit toți întâistătătorii acestei Biserici, împreună cu ierarhii și teologii, care i-au însoțit, pentru a face un bilanț al activității anterioare și cu dorința de împreunălucrare și sincronizare a acțiunilor teologice, pastorale, liturgice și ecumenice în viitor.

Noua Biserică autocefală a Etiopiei avea acum calea deschisă spre un nou viitor, cu posibilități libere de desfășurare, însă avântul ei a fost blocat de revoluția marxistă din anul 1974, a lui Haile Mengistu Mariam, urmată de o persecuție fără precedent, a clerului și creștinilor din această țară.

#### Arhiepiscopi de Adis Abeba

.....

Abuna **Querillios**, 1929 – 1952, Arhiepiscop de Adis Abeba, de etnie copt, din Egipt

Abuna **Vasile**, Arhiepiscop de Adis Abeba, de etnie etiopian, 1951 – 1970, numit de Patriarhul Copt al Alexandriei/Cairo, peste voia lui Querillios și pentru pedepsirea acestuia, ca urmare a reluării tratativelor de obținere pe cale canonică a autocefaliei, pentru Biserica Etiopiei, în anul 1949.

În anul 1959, Patriarhul Copt al Alexandriei a acordat în mod canonic tomosul de autocefalie al Bisericii Etiopiene.

#### Patriarhi ai Etiopiei, din anul 1959

Abuna **Vasile**, 1959 – 1970

Abuna **Teofil**, 1970 – 1976, depus din Scaun şi întemniţat de comunişti, care l-au şi ucis în închisoare, în anul 1979, devenind un martir al Bisericii Etiopiei.

Abuna **Tekle**, Haimanot, 1976 – 1988

Abuna **Merkorios**, 1988 – 1992

Abuna Paulos, Gebre Yohannis, 1992 –

# Biserica din Eritreia

Este o urmare tristă și o evoluție a statutului colonial din această provincie a Etiopiei, separarea fiind un protest pașnic al poporului din Eritreia și al Bisericii de acolo, împotriva sistemului politic marxisto-comunisto dictatorial din Patria Mamă, Etiopia. În perioada de după anul 1974, peste 80 de episcopi din Eritreia au fost depuși, închiși și uciși, teroarea nu mai cunoștea limite, provocând luptele de partizani și referendumul din anul 1993. <sup>173</sup> Biserica monofizită din Eritreia dispune asupra 1,7 milioane de credincioși, organizați într-o Patriarhie, ruptă din trupul Bisericii Etiopiei, cu Scaunul la **Asmara**, Eritreia. La data de 8 mai **1998**, Patriarhul Șenuda III al Bisericii Copte a acordat **tomosul** de **autocefalie limitată** Bisericii din Eritreia, întronizând în Asmara primul Patriarh al Bisericii din Eritreia, care trebuie să recunoască primatul de onoare al Patriarhului Copt al Alexandriei, de la Cairo. Această măsură canonică a deteriorat profund relațiile Bisericii Etiopiei, cu Patriarhul Alexandriei, de la Cairo, cele cu Ierarhia Bisericii din Eritreia fiind deja profund afectate. Biserica Etiopiei n-ar fi dorit ca Biserica din Eritreia să devină Patriarhie autocefală și, în nici un caz, să primească tomosul de la Cairo, ci, în ultimă instanță și în anumite condiții bine determinate, de la Adis Abeba.

Soarta Bisericii din Eritreia nu este strălucită nici în noul Stat, pentru că guvernul din Asmara a declarat Islamul ca religie de Stat, izolând Biserica și Patriarhia țării pe motivul că nu s-a angajat în luptele separatiste, împotriva guvernului marxist de la Adis Abeba. Biserica din Eritreia a acceptat un rol de luptă pasiv, mai ales după ce a constatat că și separatiștii erau de convingere marxisto-comunistă, în plus favorizând islamul. Pe parcurs, guvernul de la Asmara va fi obligat să-și revizuiască atitudinea față de Biserica majoritară, din propria țară.

## Patriarhii din Asmara, în Eritreia

Abuna **Filip**, 8 mai 1998-2002, din anul 1991 era deja Episcop de Asmara Abuna **Iacob**, 2002-2003 Abuna **Antonie**, 2004-

-

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> **Die Ostkirchen**, Op. cit., p. 89.

#### Biserica din Nubia

Așezată în nordul Abisiniei, în prima fază, Nubia a primit Creștinismul în formă ortodoxă. Se pare că abia după anul 541 a început o acțiune sistematică și intensivă de misionare a Nubiei. Această afirmatie nu exclude însă existența comunităților crestine ortodoxe din Nubia, înainte de anul 541, cu organizare ierarhică proprie, dependentă de Patriarhia Alexandriei. Creștinismul nubian s-a orientat tot timpul după cel etiopian și egiptean, motiv pentru care și aici a pătruns, în cele din urmă, monofizitismul. Până în anul 541, populația din provinciile nubiene, aflate sub stăpânirea bizantină, beneficia de privilegiul cinstirii zeiţei lor păgâne, precum procedau compatrioţii lor păgâni din afara graniţelor "romane". În anul 541, Împăratul Justinian a abrogat acest privilegiu local, iar misionarii copți și melchiți din Egipt au început încreștinarea sistematică a populației nubiene, rămasă păgână. În acest scop și grație sprijinului tribului guvernant local, al Nabateilor sau Nobaden, împăratul a trimis în Nubia pe preotul Iulian, din Alexandria, care împreună cu episcopul monofizit Teodor din Philai, au reuşit să creştineze o mare parte din populația păgână a Nubiei, până în anul 551. După episcopul Teodor, a activat în Nubia și episcopul Longinus. Episcopul Longinus a reușit să convertească la Crestinism și tribul păgân al Alodeilor. Comunitătile crestine noi și cele deja existente au fost ajutate să-și organizeze Biserica, cu sistem ierarhic, mănăstiri și biserici corespunzătoare. 174 Abia în secolul al VIII-lea apar nubienii ca monofiziți, deși au cultivat relatii permanente cu Biserica Egiptului, devenită între timp monofizită. <sup>175</sup>

Creştinismul nubian a evoluat și s-a dezvoltat, cunoscând o evoluție înfloritoare, în ciuda islamului din jur, de după anul 640, până în anul 1315.

Regii nubieni au încheiat un contract cu arabii musulmani, care au reglat relațiile de vecinătate, economice și religioase, pe o perioadă de 600 de ani. De prin secolul al X-lea au început să fie introduse în Nubia elemente islamice, Creștinismul local devenind din ce în ce mai sincretist. În anul 1276, elita mamelucă din Egipt a intervenit într-un conflict dinastic din Nubia. Astfel a fost detronat un rege din Familia sau tribul de Dongola, în locul său fiind întronizat un alt Dongola, care a acceptat statutul de satelit al Egiptului, cu implicațiile inevitabile ale islamului, care de acum va avea mână liberă în Nubia. În anul 1315, primul Dongola musulman a preluat tronul Nubiei, iar de la această dată islamul a început să fie propagat în mod nestingherit și prin toate mijloacele, în defavoarea Creștinismului care, în secolele următoare, a dispărut cu desăvârșire din Nubia. Astăzi, Creștinismul nubian este doar un domeniu de competența arheologilor, care caută și studiază urmele înfloritoarei Biserici Nubiene, cu splendidele ei biserici, mănăstiri și picturi, ruinate de arabii musulmani, prădate de hoți sau acoperite de nisipul dunelor din deșert. 176

Pentru Creştinismul nubian vezi: Faras, Die Kathedrale aus dem Wüstenstand, Herausgegeben von Wilfried SEIPEL, Ausstellung des Kunsthistorischen Museums Wien und des Nationalmuseums in Warschau, 23. Mai bis 15 September 2002, Skira editore, Milano, 2002, 153 p., incl. Ilus., härți şi planşe. Vezi vol. II/2, Von Chalkedon bis zum Frühmittelalter, 451-700, p. 54, în Hubert JEDIN, Handbuch der Kirchengeschichte, 11 vol. (I, II/1+2+3, III/1+2, IV, V, VI/1+2, VII), Sonderausgabe, 30 - sec. XX, Unveränderter Nachdruck der Sonderausgabe von 1985, Herder Freiburg, Basel, Wien, 1999 [1962¹, 1965², 1985³].

Vezi vol. I, p. 223 sau § 42, 7, din lucrarea: KIRCHENGESCHICHTE, von D. Dr. Karl BIHLMEYER, neubesorgt von Dr. Hermann TÜCHLE, [18] Achtzehnte Auflage, vol. I-III, Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn, I, 1966 [Das christliche Altertum], II, 1968 [Das Mittelalter], III, 1969 [Die Neuzeit und die neueste Zeit].

<sup>176</sup> Christliche Kunst aus Äthiopien und Nubien, Op. cit.

# IV. Tronul Rum-Ortodox al Antiohiei Siriei şi întregului Orient, cu reşedința în Damasc din anul 1342/1343 177

[pe turcește Antakya, în provincia Hatay, pe râul Oronto (a nu se confunda cu Antiohia Pisidiei, aproape de Efes, tot în Turcia)],

al Sfinților Apostoli Petru, Paul și Barnaba PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI. 178

#### GLAVA 395

#### **4 ANTIOHIANULUI:**

Preasfinte părintele mieu, patriarhul cetății a lui Dumnezeu, al marei Antiohii și a toată Anatolia, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte.

#### Patriarhia Rum-Ortodoxă a Antiohiei

#### **Antiohia – Regina Orientului**<sup>179</sup>

Actualmente cu peste 750.000 de credincioși, în Siria, Liban, Irak, Iran, Turcia, Europa, America, Australia. Mai mult de o treime din credicioși trăiesc în America. Patriarhia, cu statut autocefal, este organizată în 18 mitropolii, cu trei mănăstiri de călugări și două de călugărite, de rit bizantin, cu limbă liturgică greacă veche și arabă. 181

*Titulatura*: Prea Fericirea Sa, al Domnului Domn sau Kiriou Kir N. Patriarh al Cetății Mari a Lui Dumnezeu (Theoupolis) sau Antiohia și al întregului Orient.

Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,- Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363 – 370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 şi 395). În cazul de față, Glava 395.

Pentru Creştinismul din lumea arabă actuală, vezi lucrarea prințului de coroană iordanian El Hassan bin **TALAL, Das Christentum in der arabischen Welt**, Mit einem Vorwort von Hans Küng, Übersetzung von Beatrix Immenkamp, Böhlau Verlag Wien, Köln, Weimar, 112 p., incl. 2 hărți.

Azi capitala provinciei **Hatay**, din sud-estul Turciei. Privitor la orașul Antiohia, și întreaga regiune, în actualitate și istorie, vezi ghidul provinciei Hatay, în limba turcă și engleză: **Hatay 1998**, redactor resp. Dr. Cemal **YÜKSELEN**, Ankara, tip. în Istanbul, 1998, 303 p., incl. il., planșe și hărți.

Pentru Istoria Creştinismului ortodox european, arab, sirian şi palestinian, din primele şapte secole ale Bisericii, vezi Alois **GRILLMEIER**, **Jesus der Christus im Glauben der Kirche**, 2 volume în 5 tomuri (I, II/1,II/2, II/3, II/4), [secolele I - VII, pentru Patriarhiile de Constantinopol, Alexandria, Antiohia şi Ierusalim, Bisericile din jurisdicție], Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1990/2004.

Frans van de PAVERD, Zur Geschichte der Messliturgie in Antiocheia und Konstantinopel gegen Ende des vierten Jahrhundert, Analyse der Quellen bei Johannes Chrysostomos, Pont. Institutum Orientalium Studiorum, Roma, 1970, 571 p. [Orientalia Christiana Analecta, 187].

A fost fondată la câteva decenii după Alexandria, în anul 300 î.d.Hr., de către generalul macedonean — diadohul — Seleukos, devenit regele Seleukos I Nicator (305-280 î.d.Hr.), fostul satrap al Babilonului (din anul 321 î.d.Hr.), în cinstea tatălui său Antiohos. Câțiva ani mai târziu, Seleukos I Nicator a fost întemeietorul Regatului Seleucid (1 oct. 312, î.d.Hr.), cu capitala temporară la Seleucia, pe Tigru (fondat ca oraș în anul 310 î.d.Hr.), apoi la Antiohia, din anul 300 î.d.Hr. Precum s-a întâmplat și în cazul Alexandriei din delta Nilului, grație lui Alexandru cel Mare (336-323 î.d.Hr.), al cărui general Seleukos a și fost, și de la care, acesta din urmă, a preluat stilul și metoda de guvernare, **Antiohia** de pe râul Orontes face parte dintr-un grup de așezări cu acest nume, creat de selgiucizi, care trebuiau să servescă intereselor strategice și administrative ale noului Regat Seleucid. Alte orașe cu numele de Antiohia menționăm: Antiohia în Margiana (astăzi Merv) și Antiohia Pisidiei, astăzi Yalvac, în Phrygia.

Alexandria din delta Nilului și Antiohia, de la vărsarea râului Orontes în Marea Mediterană, au cunoscut multe paralele și asemănări în îneputurile, istoria, evoluția, mesajul și funcțiile pe care le-au deținut în administrația, politica, rolul cultural al timpului, iar mai târziu și bisericesc, până când Alexandria în anul 642 iar Antiohia în anul 637 (în același an 637 arabii au cucerit și Ierusalimul) au fost cucerite de arabii musulmani. Sub dominație musulmană arabă și mai târziu otomană, din punct de vedere creștin și bisericesc, cele două orașe au supraviețuit, doar că de o evoluție nu mai poate fi vorba.

#### După Roma și Alexandria, Antiohia a fost al treilea oraș ca importanță în Imperiul Roman, devenind centrul de viață și cultură grecească din Siria și regiunile învecinate.

Primii coloniști ai orașului, la anul 300 î.d.Hr., în condițiile în care a fost fondat, erau grecii macedonieni și athenieni, care au imprimat orașului această direcție pentru secolele următoare, făcându-l renumit pentru activitatea literară și artistică produsă acolo. Tradiția petrină și paulină a celor doi apostoli care au stat în Antiohia, a marcat orașul și tradiția bisericească de acolo.

Antiohia a fost localitatea unde, pentru prima oară, adepții religiei Lui Iisus Hristos au fost denumiți și s-au numit pe sine **creștini** (vezi F.A., 11,26). <sup>183</sup>

Creștinii din Antiohia l-au susținut pe Sf. Apostol Paul în atitudinea sa anti-iudaizantă. Şi pe plan bisericesc, în secolul IV, Antiohia a rămas pe locul al treilea, ca importanță, după Roma şi Alexandria. La Primul Sinod Ecumenic, de la Niceea, din anul 325, Patriarhul Antiohiei avea încă rangul al treilea (după Roma Veche şi Alexandria), în ordinea șederii, semnării şi participării la sesiunile sinodale: vezi canonul șase al acelui Sinod. Ridicarea Constantinopolului, după anul 330 și mai ales după anul 381, apariția nestorianismului și a monofizitismului, cucerirea arabă, iar mai târziu cruciadele, vor produce multe suferințe Bisericii din Antiohia, orașul pirzându-și importanța creștină.

Astăzi, în metropola Antiohia-Antakya, mai există doar două biserici: una ortodoxă arabo-greacă şi una romano-catolică, catedrala patriarhală istorică fiind transformată în moschee iar patriarhul rezidează în Damasc-Siria, având doar titlul "de Antiohia".

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Lothar HEISER, Mosaike und Hymnen, Frühes Christentum in Syrien und Palestina, EOS Verlag Erzabtei St. Ottilien, 1999, 756 p., incl. 72 pl. Ilustrate [Schriftenreihe des Patristisches Zentrum Koinonia – Oriens, Hgg. Von Wilhelm Nyssen u. Michael Schneider, Band XLVIII].

#### Între anii 252-380, în Antiohia s-au ținut zece Sinoade locale.

Sub jurisdicția Patriarhiei Antiohiei erau Bisericile din provinciile răsăritene ale Imperiului Roman, precum și din afara acestuia, din întregul Orient: Cipru, Siria, Palestina, Georgia, Armenia, Arabia, Imperiul Persan, India etc. Curând însă, Antiohia a început să piardă din teritoriile bisericești, pe care le avea în jurisdictie: Cipru a devenit Biserică Autocefală în anul 431, Ierusalimul a devenit Patriarhie în anul 451, Georgia și Armenia au evoluat și ele spre autocefalie, ca să nu mai amintim de creștinii nestorieni, din Imperiul Persan, care după anul 431 au fost rupți de Biserica Mamă a Antiohiei. În anul 538, perșii au prădat Antiohia, au distrus orașul și au luat în robie toți locuitorii înstăriți. Pe ruinele orașului, anterior anului 538, împăratul Justinian I a construit orașul **Theoupolis**, dar fără intenția de-a subestima numele vechi sau a ştirbi din gloria şi meritele vechii Antiohii. Expansiunea arabomusulmană, din anul 637 și întreaga perioadă cât aceștia au stăpânit Antiohia (637-969) a produs multe pierderi, necazuri, discriminări și persecuții, printre creștinii din Antiohia, acestia fiind fortati să treacă la islam. Fără alte explicatii, dificultătile pe care le-a înfruntat această Patriarhie se pot observa și din sedisvacantele numeroase și îndelungate ale Tronului Antiohiei, din numărul mare de "Antipatriarhi" sau "Concurenți" ai celor legitimi sau canonici, și chiar din imposibilitatea de-a mai activa în Antiohia, Reședința Patriarhiei și Tronul fiind mutate în anul 1342/1343, la Damasc, care era pe atunci al doilea oraș ca importanță, din Siria. Sedisvacanțele erau la ordinea zilei, fie din cauza tulburărilor monofizitilor, cum a fost aceea de 30 de ani (609-639), ori ale musulmanilor, cum s-a întâmplat între anii 702-742 (aceea de 40 de ani), sau ale ereziarhilor și musulmanilor laolaltă, coalizându-se, atunci când le dictau interesele: nestorieni, monofiziți, monoteliți, musulmani; iar în mileniul al doilea creștin, cruciații, mamelucii, otomanii, misionarii catolici etc.

În anul 969, bazileul romeu Ioan I Tzimiskes (969-976) a eliberat Antiohia, restabilind autoritatea Tronului Patriarhal de acolo. În timpul cât romeii au stăpânit din nou Antiohia (969-1084), pe cuprinsul Patriarhiei, vechiul rit antiohian, cu Liturghia vest-siriană, a fost înlocuit cu ritul catedral constantinopolitan, al Sf. Sophii. La data de 3 iulie 1098, după un asediu de aproape șapte luni, Antiohia a fost cucerită de cruciați (prima cruciadă, 1096-1099), care au instalat acolo un patriarh latin (Bernard din Valence, fost Episcop Latin de Artesia, aproape de Antiohia, 1099-1132?), cel ortodox, Ioan VII (1088/1089, febr. 1091-octombrie 1100), refugiindu-se în Cipru. În perioada de timp de la 1098 și până la 1268, patriarhii ortodocși au rezidat foarte rar în Antiohia. Fiecare Patriarh își fixa reședința pe unde putea ori pe unde era primit, cei mai mulți încercând să rămână în preajma Patriarhiei Ecumenice și a împăratului bizantin, cum a fost de pildă și cazul marelui canonist, Patriarhul Theodor IV Balsamon, titular de Antiohia (1189-1195), cu sediul în Constantinopol. După anul 1268, Antiohia și-a pierdut importanța de odinioară, devenind un mic oraș de provincie, cu locuitori majoritar musulmani, unde creștinii cu greu mai puteu să supraviețuiască.

În anul 1517 Antiohia a fost cucerită de otomani, care au generalizat și acolo hegemonia Patriarhului Ecumenic, în calitatea acestuia de Bașa (ministru), pentru Rum Milett. Între anii 1724-1898 pe Tronul Antiohiei au fost numiți numai Patriarhi greci de neam, deși majoritatea crdincioșilor și clerului erau arabi. În anul 1898 a fost ales un Antipatriarh arab de neam, care

a declanșat o schismă între Constantinopol și Damasc, situație care s-a normalizat abia sub Patriarhul Alexandru III Tahhan (1931-1958). În anul 1529, turcii au distrus orașul Antiohia, în urma răscoalei țărănești din Adana (azi Seyhan), condusă de Seidi. Astăzi, Antiohia este un oraș musulman prin excelență.

Sfâșierea Cămășii Lui Iisus Hristos, adică distrugerea unității Bisericii celei Una și divizarea ei în diverse confesiuni și jurisdicții, o oferă în modul cel mai edificator Tronul Antiohiei. Decimați de islam, creștinii ortodocși din Orient, care au mai putut rezista, au fost apoi supuși prozelitismului nestorian, monofizit, catolic și uniatist.

Actualmente, pentru credincioșii creștini de toate confesiunile din Orient, există **şapte** patriarhii (opt cu cel Latin), dintre care, **cinci, cu titlul de "Antiohia"**, rezidând însă în Damasc sau în Liban (şase cu cel Latin, titlul de Patriarh Latin de Antiohia, fiind suprimat de Papa Paul al VI-lea, în anul 1964). Patriarhii Nestorieni (Vechi Orientali și Uniți) nu poartă titlul "de Antiohia", dar aparțin familiei liturgice, de limbă și tradiții comune antiohiene:<sup>184</sup>

Sf. Martir Ignatie I Teoforul (35-107) al Antiohiei (68?-20 dec. 107):185 a fost al doilea Episcop al Antiohiei, după **Evodie** (44? Sau 53? – 68?). Primul Episcop al Antiohiei a fost Sf. Apostol Petru (36/38? – 41/43), alături de Sf. Apostol Paul și Sf. Barnaba, care au stat și ei în Antiohia. Datele privitoare la originea și anii de tinerețe ai Sf. Ignatie sunt nesigure și contradictorii. Probabil a fost sirian păgân de origine, convertit la creștinism, după ce, inițial a persecutat mult creștinii. Sigur este că Sf. Ignatie a suferit moarte de martir la Roma, în anul 107, sfâșiat fiind de către animalele sălbatice în amfiteatrul roman, probabil la 20 decembrie, conform sinaxarului zilei, din Minei. În același an 107, împăratul Traian (98-117) își sărbătorea victoria împotriva dacilor (războiul al doilea, 105-106). În drum spre Roma, escortat de zece soldați, a vizitat și comunitățile creștine din orașele prin care a trecut: Smirna (unde a fost primit de Sf. Policarp), Efes, Magnesia, Tralle, Troada, Neapolis-Filipi în Macedonia, via Ignatiana, Dyrrachium-Durazzo, Roma. Avem de la el cele sapte Epistole către Bisericile din Efes, Magnesia, Tralle, Romani, Philadelphia, Smirna și către Sf. Policarp. Teologia Sf. Ignatie Teoforul este într-adevăr "purtătoare de Dumnezeu", într-o epocă în care doctrina crestină nu a fost încă fixată, găsim la el un hristocentrism puternic, Sf. Euharistie – doctrina nemuririi – și o mistică profundă. Hristologia Sf. Ignatie trădează stilul de gândire paulin, dar în trăirea și viața lui de creștin, este probabil cel dintâi scriitor creștin care prefigurează și articulează «urmarea lui Hristos» ca dimensiune a vieții creștine, scrie teologul român Remus RUS. 186

În sinaxarul pentru Sf. Ignatie, la 20 decembrie, Mineiul românesc menționează că acesta, împreună cu Sf. Policarp Episcopul Smirnei (c.60 – c.155) ar fi fost și el ucenic al Sf. Apostol și Evanghelist Ioan și că acesta, adică Sf. Ignatie ar fi fost copilul pe care Mântuitorul Iisus Hristos l-a luat în brațe și i-a zis: "Şi El, chemând la Sine un copil, l-a pus în mijlocul lor și le-a zis: 'Adevăr vă spun: De nu vă veți reveni și nu veți fi precum copiii, nu veți intra în împărăția cerurilor'..." (Matei, 18, 2-3). În cinstea Sf. Ignatie Teoforul, **Mar**, **Abha** 

ANTIOCHE, par S. VAILHÉ et V. ERMONI, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tome 1, deuxième partie [Angles-Azzoni], Paris, 1923, coloana nr. 1399-1439.

<sup>185</sup> Remus RUS, Dicționar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Editura Lidia, Bucureşti, 2003, pp. 379 - 381.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Remus **RUS**, Op. cit., p. 381.

(Părintele, în siriacă), atât patriarhii monofiziți, cât și cei siro-catolici (monofiziți uniți), poartă toți numele marelui Arhiereu al Cetății Antiohiei, Regina Orientului. 187

#### **Rum-Ortodox:**

"Rum" este expresia arabă a noțiunii de "romeu", "roman" sau "bizantin", preluată şi în **Coran**, care a consacrat-o nu numai în lumea arabă, ci şi în aceea musulmană, de mai târziu, adică după anul 622, **Hegira** (Fuga lui Mahomed de la Mecca – Makka – la Medina), mai precis, după anul 633, când începe ofensiva arabilor musulmani împotriva teritoriilor bizantine din Orient. Califul Omar (634-644) a lărgit în mod considerabil granițele noului Imperiu Arab şi Musulman. <sup>188</sup> Să urmărim ce scrie Coranul, sura 30, privitor la romei:

**XXX ar-Rûm** [Sura (=Capitolul) romeilor]

Din Mekka şi este cu şasezeci de semne (adică versete)<sup>189</sup>

În numele lui Dumnezeu, cel milostiv, îndurat

- 1. ALM. Grecii sunt înfrânți
- 2. în țara cea mai de aproape, 190 însă după înfrângerea lor vor înfrânge ei
- 3. în puţini ani. 191 A lui Dumnezeu este porunca înainte şi după aceea şi se vor bucura cei credincioşi 192
- 4. pentru ajutorul lui Dumnezeu. El ajută cui voiește. El este puternic, îndurat

În lumea arabă și musulmană, "Rum-Ortodox" sunt creștinii care au aceeași credință cu a *împăratului romeu* rum mellik de la Constantinopol.

Arabii numesc până astăzi *Biserica Melkită* ([Mellik], adică imperială, de care ține basileul din Constantinopol, Biserica Ortodoxă) din spațiul lor "Rum Kanissa", iar pe cea Romano Catolică "Latin Kanissa". Zona Traciei, din jurul Constantinopolului, turcii o numesc până astăzi "Rumelia", de la Romania și "rum", de la romeu. Turcii au numit Patriarhia Ecumenică până în ziua de astăzi **"Rum Patrikhanezi"** [Patriarhia Romeică], sau "Ortodoks

Noi am folosit textele din Coran, conform ediției lui Dr. Silvestru Octavian ISOPESCUL, Coranul, Traducere din arabă..., Cernăuți, 1912, reprint, Editura Cartier, 1997 (mai există un reprint, Editura E T A, Cluj-Napoca, 1995). În mod greșit, Isopescul traduce cuvântul Rûm, cu "greci", nu cu "romei": XXX Sura grecilor.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Ibidem. Vezi şi Nicolae CORNEANU, Patristica mirabilia. Pagini din literatura primelor veacuri creştine, Ediția a II-a, revăzută, Polirom, Iaşi, 2001, pp. 120-122: "Cazul special al Bisericii Antiohiei".

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Primul Calif, după Mahomed (c.570 – 632), a fost Abu Bekr (632 – 634).

Se referă la teritoriile din Imperiul Romeu, cuceririle de perşi: în anul 613, perşii, încă adepți ai religiei lui Zarathustra, au cucerit Damascul, iar în anul 614 Ierusalimul.

În această perioadă, la care Coranul face aluzie, circa 616, Şahul Persiei Chosroes II (Khosraw II, 590 – 628) domina Orientul Apropiat, însă de prin anii 622, împăratul romeu Herakleios (610 – 641) a început ofensiva de recuceririe a provinciilor Anatoliei, Siriei, Palestinei, Egiptului şi Mesopotamiei, iar la Ninive, în data de 12 decembrie 627, a reuşit să destrame Imperiul Sasanid, care în anul 661 va deveni o provincie a Califatului Omeiad.

<sup>192</sup> Este interesant de constatat, cum musulmanii, în această fază incipientă a Islamului, (între anii 616-627) au fost de partea creştinilor, adică a bazileului romeu, nu a perşilor, după cum au procedat arabii politeişti (sau nemusulmani) din Mekka.

Aparențele înșeală însă, pentru că după ultimul său pelerinaj la Medina, în martie 632, Mahomed s-a ocupat el însuși de pregătirea unui mare război, împotriva Constantinopolului și a împăratului acestuia, dar în decursul acestor pregătiri s-a îmbolnăvit grav de friguri, murind în data de 8 iunie 632. Text luat din traducerea din arabă, făcută de S. O. **ISOPESCUL, Coranul**, Op. cit., p. 21, adică *Studiul introductiv al traducătorului*.

Patrikhanezi". <sup>193</sup> În acest context, evoluția a continuat, iar "Biserica Imperială" sau Ortodoxă a fost numită "Mellik Kanissa", iar în derâdere, nestorienii, monofiziții și, după ei musulmanii, au numit-o "Melkit Kanissa", adică "Biserica Melkită" (recte Biserica simbriașă – servitoare – a împăratului). În antichitate, noțiunea de "melkit" avea un sens peiorativ, însemnând "coada împăratului", fiind vizați creștinii care, trăind în afara granițelor împărăției romeilor, ascultau totuși de bazileul de la Constantinopol și țineau de Biserica acestuia. Din aceste motive, creștinii ortodocși din Patriarhia Antiohiei și din lumea arabă și musulmană, preferă noțiunea de "Rum Kanissa" sau "Rum Orthodox" și nu pe aceea de Mellik Kanissa, ca să nu mai amintim noțiunea de "Melkit Kanissa". Fiind însă termeni tehnici consacrați, nu-i putem evita, dar este bine să le cunoaștem evoluția și semnificația. <sup>194</sup>

În anul 1706, când Antipatriarhul **Atanasie III**, Dabbâs (*prima oară*, 25 iunie/5 iulie 1685 – octombrie 1694), a părăsit Țara Românească, Constantin Brâncoveanu i-a dăruit o **tipografie cu litere arabe**, lucrată în Țara Românească, pe care, apoi, ierarhul antiohian, devenit în anul 1720 Patriarh canonic (Atanasie III, Dabbâs, *a doua oară*, ianuarie 1720 – 13/24 iulie 1724), a instalat-o la Alep, unde rezida el, sediul Patriarhiei fiind la Damasc. Această tipografie a funcționat la Alep, până în anul 1899, tipărind (între anii 1706-1899) peste 76 de cărți. Tipografia de la Alep a fost lucrată, sau cel puțin a fost realizată, sub supravegherea marelui ierarh român, tipograf, traducător și editor, de origine georgiană, Mitropolitul Antim Ivireanul (1708-1716), pe atunci Episcop al Râmnicului (1705-1708), care stăpânea și limba arabă.

#### a. Patriarhia Antiohiei

- 1. **Patriarhul istoric rum-ortodox sau melkit al Antiohiei,** actualmente cu sediul în Damasc, pe o stradă laterală a Străzii Drepte (Fapte, 9,11), cu 750.000 de credincioşi dispersați prin întreaga lume: Turcia, Siria, Liban, Irak, Iran, Europa, America de Nord și de Sud, Australia;
- 2. Patriarhul siro-monofizit al Antiohiei, numit și siro-ortodox, din anul **557/558**, actualmente rezident în Damasc, cu 1.200.000 de credincioși;
- 3. Patriarhia maronită a Antiohiei, a foștilor monoteliți (680-681), fondată în perioada sedisvacanței de la Antiohia: **702-742**. În secolul XII, maroniții s-au apropiat de cruciați (cele opt cruciade, 1096-1270) și din aceste contacte a evoluat unirea lor în masă cu Roma, în anul **1182**, prin intermediul baronilor și clerului cruciadei a treia (1189-1192). Această Unire din anul 1182, din timpul păstoririi Patriarhului monotelit Petru III de Lehfed (1173-1199), a fost apoi perfectată la Roma, în anul **1215**, sub urmașul acestuia, Patriarhul Ieremia I de Amchite (1199-1230), în timpul Conciliului

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Națiunea confesională ortodoxă, la turci se numea "rum miletti", iar Patriarhul Ecumenic, în calitate de Etnarh al creştinilor ortodocși din Imperiul Otoman, avea rang de "paşă", adică de ministru: "Milett Başa". Altfel spus, "romeii" sunt romanii mai tineri, continuatorii sau urmaşii romanilor şi a Imperiul Roman: romanul păgân încreştinat şi care a vorbit greceşte era romeu.

<sup>194</sup> Vezi introducerea "Privitor la noțiunea de romeu", care precede cronologia Patriarhilor Ecumenici, din lucrarea de fată.

IV Lateran și a pontificatului Papei Inocențiu III (1198-1216). Din anul **1445** (adică după Sinodul Florentin și în contextul acestuia), maroniții contează ca Biserică Orientală Unită cu Roma. Biserica Maronită, actualmente este latinizată până la desfigurare. Patriarhul a avut tot timpul sediul în Bkerké (Maron), Liban, cu 3.300.000 credincioși;

- 4. Patriarhul unit melkit al Antiohiei, din anul **1724**, respectiv **1729**, cu sediul în Damasc, cu 1.100.000 de credinciosi;
- 5. Patriarhul unit siro-monofizit al Antiohiei, numit și siro-catolic, unirea cu Roma din anul **1774**, Patriarhat din anul **1781**, cu sediul în Beirut, Liban, cu 1.000.000 de credincioși.
- 6. Patriarhul Latin de Antiohia: rezidențial, 1100-1268; titular, 1268-1964;

## Patriarhii rum ortodocși ai Antiohiei – melkiți, rezidenți în Damasc din anul 1342/1343

#### I. Episcopi

Sf. Ap. **Petru**, 36/38? – 41/43? [Sf. Ap. **Paul** şi Sf. "Ap." **Barnaba** (din Cipru) au stat şi ei în Antiohia] 195

E . P. 440 529 600 4' 4 ' 1440

Evodie, 44? sau 53? – 68?, menționat prin anul 44?

Sf. Martir **Ignatie I**, 68? – 20 decembrie 107

••••••

**Heron** sau Eros I?,? 114 – 128?

Cornelius, 128? – 151?, menționat prin anul 128

**Eros** sau Eros II?, 142? sau 151? – 169?, mentionat prin anul 142

**Teofil**, 169 sau începutul lunii aprilie 181/182? – 188?, menționat prin 186

Maximinus/Maximus,? – martie 190 sau 191

**Serapion**, 190/191 - 211/212

V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958. Lista patriarhilor ortodocși ai Antiohiei (279-1500), se află la pp. 446-448, a celor iacobiți (monofiziți), de prin anul 557 (557-561), la pp. 448-450.

*Istorie Bisericească Universală* (redactată de Ioan **Rămureanu**, Milan **Şesan** și Teodor **Bodogae**), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, și vol. II (1054–1982), București, 1993. Pentru Lista patriarhilor ortodocși ai Antiohiei, vezi vol. I, pp. 437-438 și vol. II, pp. 597 – 598. Lista patriarhilor monofiziți lipsește din acest manual.

Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 572-577 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23]. Pentru patriarhii ortodocși ai Antiohiei vezi pp. 583-585 iar pentru cei iacobiti, pp. 585-586.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis II., Patriarchatus Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus, Padova, 1988, pp. 581-681.

Michaelis **LE QUIEN**, *Oriens Christianus*. **Tomus Secundus** (II.), Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt, Passim.

Petre Șt. NĂSTUREL, Lista patriarhilor ortodocși: Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim, București, 1947 (mie inaccesibilă).

**Asklepiades**, 211/212 – 217/218

Filetos, 217/218 – 230/231

Lebenos/Zebennus/Zebinnos, 230/231 – 238/244

Vavila/Babilas/Babylas, 238/244 – 250

Fabios/Fabius, 250/252 – sfârșitul anului 252/încep. 253 sau 255?

**Demetrianos**/Dimitrian, sfârșitul anului 252/încep. 253 sau 255? – 260, exilat

Amfilohie,? -?

Paul, de Samosata, sau Paul I, ereziarh, precursorul ideologic al lui Nestorie, fost secretar şi guvernator al reginei Zenovia, din Palmyra, care-l proteja (alungată de pe tron în anul 272), 260-268, concomitent a deținut şi funcția civilă de "procurator ducenarius" sau dregător financiar imperial în Antiohia. Adepții ereziei lui s-au numit "paulicieni". A fost caterisit şi alungat. Iubea mult luxul si traiul lumesc.

**Domnus**, 268 - 270/271?

**Timeos**, 270/271 – 279/280?

Chiril I, 279/280 – 299/303, exilat

**Tyrannus**, 304 – c. 314

**Vital**, c. 314 – 320

**Philogonos**, 320 – 323/324

Paulin sau Paul II, fost Episcop de Tyr, prima oară, 324, câteva luni

**Eustațiu**, fost Episcop de Bereea, în Siria, 323 sau **324-330**, din anul 325 Patriarh, mare apărător al Ortodoxiei la Niceea, în anul 325, depus din Scaun, în urma intrigilor Episcopului arian Eusebiu de Cezareea și exilat la Trajanopolis, în Tracia. Era mort deja în anul 337, când Constantin cel Mare a rechemat toți episcopii din exil.

#### II. Patriarhi

**Eustatiu**, 325 – 330

Paulin sau Paul II, fost Episcop de Tyr, a doua oară, 330, doar șase luni

**Eulalios**, *arian*, 331 – 332

**Euphronios**, *arian*, 332 – 333

**Flacillos**/Placillus, arian, 333 – 334?

**Plakentios**, 334? – 341?

**Ştefan I**, *arian*, 342 – vara 344

**Leontie**, *arian*, 344 – 358

**Eudoxiu**, *arian*, fost "Episcopus Germaniciae", 358 – 359, depus, la 27 ianuarie 360 devine Arhiepiscop al Constantinopolului (360-370)

Ananiu/Annanios, arian, 359, exilat îndată

**Meletie**, fost Episcop Armean de Sebaste, arian, 360 – 381, excomunicat,

#### **Antipatriarhi**

Euzoios, arian, 360 – 376, Antipatriarh

Paulin III, ortodox, 362 – 388, Antipatriarh

Vital, apolinarist,? -?, 375, Antipatriarh

Dorotei, arian, 376 – 381?, Antipatriarh

Flavian I, ortodox, succesorul lui Meletie, sfârșitul anului 381 – septembrie 404

Evagrie, ortodox, 388 – 392 sau 393, succesorul lui Paulin III, Antipatriarh

**Porfiriu**, 404 – 414?

**Alexandru**, 414 – 424

**Teodot**, 424 – 428

**Ioan I**, 428 – 441/442

#### 1. Sciziunea nestoriană, 431

**Domnus II**, 441/442 – 450

**Maxim**, 451 - 455

**Vasile**, 455 – 457

**Akakie**, 458 – 459

Martiriu, înainte de septembrie 459 – 470, depus

Petru, de Fulon (Gnafevs), monofizit, prima oară, 465? – 466?, Antipatriarh

**Petru**, de Fulon (Gnafevs), monofizit, *a doua oară*, 470 (se crede că ar fi păstorit în patru rânduri, dar nu este sigur)

**Iulian**, 471? – 475

Petru, de Fulon (Gnafevs), monofizit, a treia oară, 474 – 475, Antipatriarh

**Ioan II**, Codonat, *monofizit*, sfârșitul anului 476 – 477

Sf. **Stefan II**, martir, 477 – 479

Calandion, 479 – 484, exilat

Petru, de Fulon (Gnafevs), monofizit, a patra oară, 485 – 489

Paladiu, monofizit, 490 – 498

? Ştefan III?, 493 – 495 (existența lui este discutată!), Antipatriarh?

Flavian II, 498 – toamna anului 512

**Sever**, *monofizit*, 18 noiembrie 512 – 29 septembrie 518, † 8 februarie 538

**Paul II**, vara anului 519 – primăvara anului 521, face paretisis

**Eufrasie**, primăvara 521 – 26 mai 526

Efrem, aprilie/mai 527 – 545

#### 2. Sciziunea monofizită din anul 536

[536, Constantinopol, Sinodul contra lui Antim I al Constantinopolului (535-536), Severus (fost al Antiohiei, 512-518, † 538), episcopului Petru al Apameei călugărul Zoaras și alți monofiziți ori adepți ai acestora. În acest an are loc sciziunea melkito-monofizită.

> Pentru Antiohia, primii Patriarhi siro monofiziți vor fi aleși în anii 557/558]

#### 1. continuare, Patriarhii ortodocși ai Antiohiei – melkiți

**Domnus**/Domnos/Domnin III, 545 – 559

Anastasie I, prima oară, 559 – 570, depus

```
Grigorie I, 570 – 593
```

Anastasie I, a doua oară, 25 martie 593 – 598

Sf. Anastasie II, martir, sfârșitul 598/începutul 599 – 609

#### Sedisvacanță 30 de ani: 609-639

Anastasie III (599-610 și 620-628) se pare că n-a existat ori este confundat cu Atanasie II!

Macedonie, monotelit, 639 – după 649

**Gheorghe I**, monotelit,? -? [650? – 656?]

Macarie I, monotelit, 656? – 7 martie 681

**Teofan**, între 8 martie și 5 aprilie 681 -? [683/685?]

Sebastianos,? -?

**Toma**,? -685?

**Gheorghe II**, 685? – 702? sau 690? – 695?

**Alexandru II.**? -?, 695? – 702? <sup>196</sup>

Sedisvacanță 40 de ani: 702-742

Pentru perioada de timp 702 – 1057, oferim următorul proiect de cronologie sau listă a patriarhilor melkiți de Antiohia, rezultată din colaționarea cronologiilor: N. THON, V. GRUMEL, G. FEDALTO, manualul de I.B.U. Acest proiect este redactat doar cu scop orientativ:

Sedisvacanță 40 de ani

Ştefan III, respectiv II, 742/743 – 744/745 sau 748?

Teofilact, Bar – Qânbara, 744 – 750 sau 748? – 757?

Teodor I, 750/751 – 773/774

Teodoret,? înainte de 787 -?

Ioan IV, 797 - 810

Iov I, 813/814 - 826

Nicolae I, 826 - 834

Simion I, 834 - 840

Ilie I, 840 – 852

Eustatie, 845 – 861 și 869, Antipatriarh

Teodosie I, 852 - 860

Nicolae II, 860 - 868

Eustatie, 845 – 861 şi 869, Antipatriarh

Ştefan IV, respectiv III,? -?, 870

Mihail I, 878 - 889

Zaharia, 890 - 901

Grigorie III, 902 - 917

Iov II, 917 – 937

Eustratie,? după data de 10 noiembrie sau decembrie 939 - 952

Teoharistos, 954? – 958?

#### Sf. Hristofor I, Martir, 960 – 967, omorât de musulmanii arabi

Teodor II, Episcop de Colonea, numit de Patriarhul Ecumenic Polieuct, după ce Nichifor II Focas a eliberat Antiohia de stăpânirea musulmană, în urma războiului din anul 969; 23 ianuarie 970-29 mai 976

Agapie I, 20 ianuarie 978 – septembrie 996

Ioan V, 4 octombrie 996 – iulie 1000?

Nicolae III, 17 ianuarie 1000 – 8 octombrie 1003?

Ilie II, 1 aprilie 1004 – 8 septembrie 1010

Gheorghe IV, 1010 – 1115

Teodor III, 1015 - 1023

Macarie II. 1023 - 1033

Elefterie, 3 martie 1034 – 24 septembrie 1042

Vasile II,? -?

Petru (III), primăvara 1052 - după august 1056

Dionisie / numit și Ioan IV într-o sursă georgiană, după august 1056 - înainte de 15 august 1057

#### 3. Sciziunea monotelită a maroniților (687 - 707)

#### 1. continuare, Patriarhi Rum-Ortodocși sau ortodocși melkiți:

**Ștefan** IV, în realitate **III**, 742/743 – 744/745

**Teofilact**, Bar Qânbara, 744/745 – 750

**Teodor I**, 750/751 – 773/774

Teodoret, înainte de 787 -?

**Ioan IV**, 797? – 810?

**Iov**, 813/814 – 844/845

**Nicolae I**, 845 – 867

Eustatie, 845 – 861 și 869, Antipatriarh

**Ştefan V**, în realitate **IV**,? -?, 870

**Teodosie I**, 870 – 890

**Simion I**, 892 – 907

**Ilie I**, 907 – 24 iulie 934

**Teodosie II**, august 936 – 943

**Teoharist**, 944 – 948

Eustratie?, 948? – 960, după 10 noiembrie sau decembrie?

Sf. **Hristofor I**, Martir, 960 – 969, ucis de musulmanii arabi

**Teodor II**, 23 ianuarie 970 – 29 mai 976, numit de Patriarhul Ecumenic Polieuct, după ce Nichifor II Focas, în anul 969 a eliberat Antiohia de stăpânirea arabă

Agapie I, 20 ianuarie 978 – septembrie 996

Ioan V, 4 octombrie 996 – iulie 1021

Nicolae II, 17 ianuarie 1025 – 8 octombrie 1030

Ilie II, 1 aprilie 1032 – 8 septembrie 1033

**Teodor III**, 3 mai 1034 – 24 septembrie 1042

**Vasile II**,? -? , între anii 1042 și 1052

**Petru** III, în realitate **I**, primăvara 1052 – după august 1056

Dionisie, după august 1056 – înainte de 15 august 1057, numit Ioan IV în surse georgiene

Teodosie III, înainte de 30 august 1057 – după 4 aprilie 1059

**Ioan VI**,? -?, (1060? – 1073?)

**Emilian**,? 1074 – 1079/1080

**Nichifor**, Negrul, 1079/1080 -?

**Ioan VII**, (probabil 1088/1089: adică anul 1400 în era Selgiucidă), februarie 1091 – octombrie 1100

**Ioan VIII**, 1106 – 1134

Luca, 1137/1138 – 1156, înainte de sfârșitul anului

Soterichos, Panteugenos, ales la sfârșitul anului 1156, însă respins la 1 mai 1157

**Atanasie III**, 1157 – 22 iunie 1171

Chiril II,? înainte de 1173 – 1179 sau mai târziu

**Teodor IV**, Balsamon, marele canonist, înainte de 1189 – 1195 sau mai târziu

Simion II, înainte de 1206 – după 1235

**David**,? -?

Eutimie I, înainte de 1258 – în jurul anului 1274

**Teodosie V** de Villehardouin, iunie 1275 – 1283/1284

Arsenie, fost la Tripoli, 1283/1284 – în jurul anului 1286

**Chiril III**, fost la Tyr, unde a rezidat și ca Patriarh, 1308, întronizat la 29 iunie 1287 – în jurul anului 1308

**Dionisie II**, fost la Pompeiopolis, concurent, ales în Cilicia, întronizat în a doua jumătate a anului 1287, nerecunoscut de Constantinopol, rămâne doar titular, 1309-1316

**Chiril IV**, 1316 -?

**Dionisie III**,? – 1322

Sofronie, al Tyrului 1322 -?

**Aboul** Najm al – Archi, 1322 – 1323, **Antipatriarh** 

#### Din anul 1342/1343, cu reședința în Damasc

**Ioachim I**, ? – 1344; Ioachim I, în calitate de mitropolit al Damascului este al 58-lea urmaş al Sf. Anania, fondatorul Scaunului episcopal din acest oraș

**Ignatie II**, înainte de noiembrie 1344 – înainte de 1366

Pahomie I, prima oară, înainte de 1359 – 1361, Antipatriarh

Arsenie, al Tyrului, 1366 – 1370, Antipatriarh

Mihail I, Ibn Bichara, iunie 1366 – 17 august 1375 al Tyrului

Pahomie I, a doua oară, august 1373 – mijlocul anului 1375, canonic

Ya'qoub Rihane, 1373 – 1375, Antipatriarh

Marcu I, mijlocul anului 1377 – 10 aprilie 1378

Pahomie I, a treia oară, aprilie 1378 – 19 decembrie 1387, canonic

Nil, înainte de ianuarie 1388 -?, în surse grecești;

**Nicon**, ? – 11/21 ianuarie 1395, surse arabe; Nil şi Nicon, considerăm că este una şi aceeaşi persoană: Nil/Nicon, 1388 – 1395!

Mihail II, 7 februarie 1395 – 8 aprilie 1404

**Pahomie II**, 1 iunie 1404? – 9 octombrie 1413

**Ioachim II**,? – 1413- 1425?

Marcu II, 1425/1426/1427 – 1433/1434

**Dorotei I**, 1434 – 8 septembrie 1451

Mihail III, 14 septembrie 1451 – înainte de 1456?

**Marcu III**, 1456? – 1457/1458

**Ioachim II**, înainte de iunie 1458 – după 1 iunie 1459

Mihail IV, în jurul anului 1470 – înainte de 1484

**Dorotei II**, Ibn al-Sabouni 8 septembrie, înainte de 1497 – înainte de 1523

Mihail V, Ibn al-Mavardi, înainte de 1523/1524 – după iulie 1529

**Dorotei III**,? – 1530/1531

Ioachim III, Ibn Gum'at, 1530/1531 – înainte de nov. 1534

Mihail VI, Sabbâgh, înainte de 10 noiembrie 1534 – 1542/1543

**Ioachim IV**, Daou, 1542/1543 – după febr. 1575

#### Macarie II, 1543? – 1550?, Antipatriarh

Mihail VII, înainte de 17 iunie 1576 – 25 decembrie 1592

Ioachim V, înainte de mai, 1581 – 7 octombrie 1592, Antipatriarh

Ioachim VI, Ibn Ziâdé, înainte de februarie 1593 – 1604

**Dorotei IV**, Ibn al-Ahmar, 1604 – 1612

Atanasie II, Dabbâs, înainte de sfârșitul lunii august 1612 – 1620

Ignatie III, 'Atiye, 10/24 mai 1620 – aprilie 1634

Chiril IV, Dabbâs, 10/24 mai 1620 – 1627, Antipatriarh

Eutimie II, Karmê, începutul lunii mai 1634 – începutul lunii decembrie 1634

Eutimie III, Chiotes, ianuarie 1635 – începutul lunii decembrie 1647

**Macarie III**, Za 'im, 12/22 decembrie 1647 – 12/22 iunie 1672; Macarie III, ben Zaim a umblat după milostenie prin diferite țări ortodoxe, reuşind astfel să restaureze și adapteze biserica și resedința patriarhală din Damasc

Chiril V, Za 'im, prima oară, 2/12 iulie 1672 – noiembrie 1672

**Neofit**, Chiotes, noiembrie 1672 – 1682?

**Chiril V**, Za 'im, *a doua oară*,? 1682 – 5/16 ianuarie 1720

Atanasie III, Dabbâs, prima oară, 25 iunie/5 iulie-1685-oct. 1694, Antipatriarh

Atanasie III, Dabbâs, a doua oară, ianuarie 1720 – 13/24 iulie 1724, canonic

## 4. Sciziunea uniată, din data de 19 sept./1 oct. 1724, după alegerea patriarhului Silvestru, la 17/28 Sept.

#### 1. continuare, Patriarhi Rum-Ortodocși sau ortodocși melkiți:

Silvestru, din Cipru, 17/28 septembrie 1724 – 13/24 martie 1766

**Filimon**, 28 aprilie/9 mai 1766 – 5/16 iulie 1767

**Daniil**, Chiotes, 6/17 august 1767 – 15/26 decembrie 1791

**Antemios**, Cipriotul, sfârșitul lunii decembrie 1791 – 20 iulie/1 august 1813

**Serafim**, din Constantinopol, august 1813 – 19 februarie/3martie 1823

**Metodie**, Naxiota, 13 mai 1823 – 24 iunie 1850

**Ierotei**, Haghiotaphita, octombrie 1850 – 18/30 martie 1885

**Gherasim**, Propapas, 30 mai/11 iunie 1885 – 27 februarie/11 martie 1891

**Spiridon**, Cipriotul, 2/14 octombrie 1891 – febr./martie 1898

**Maximos**, după febr./mart. 1898 -?, **Antipatriarh**, de neam **arab**, act de protest contra grecilor; schisma între Antiohia şi Constantinopol va fi înlăturată doar prin anii '30, de către Alexandru III

Meletie II, Doûmani, 15/27 aprilie 1899 – 8/21 februarie 1906

Grigorie IV, Haddâd, 18 iunie/1 iulie 1906 – 12 decembrie 1930

Alexandru III, Tahhan, 30 ianuarie 1931 – 18 iunie 1958

**Teodosie VI**, 23 noiembrie 1958 – † 19 septembrie 1970

Ilie IV (Elias Moauad), 25 septembrie 1970 – 21 iunie 1979

Ignatie IV, Hazim, 8 iulie 1979 –

## b. Biserici Ortodoxe Autocefale, Biserici Vechi Orientale și Biserici Unite, desprinse din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Antiohiei

1. Biserica Persiei din anul 420-424, Biserica Asiriană, Biserica Apostolică a Răsăritului, așa-zisa "Biserică Nestoriană", cu numele de astăzi: Sfânta Biserică Asiriană Apostolică și Catolică a Orientului

#### Actualmente cu Scaunul la Morton Grove, Chicago, Illinois, S.U.A.

Astăzi există circa 400.000 de credincioși asirieni, răspândiți în Iran, Irak, India, Siria, Liban, America de Nord, Australia etc. Până în prezent, această Biserică este considerată "Nestoriană", adică eretică. În stadiul actual de cercetare a problematicii, acuza este nejustificată: Biserica Persiei a fost izolată și ținută în captivitate, de către șahinșahul zoroastrian al Persiei, din anul 226, iar după anul 661, de către musulmani. Pentru a putea supraviețui, această Biserică a fost obligată să se distanțeze de "dogmele și sinoadele imperiale ale romeilor", dușmanii perșilor. 197

Biserica Asiriană sau Persană sau Apostolică a Orientului, numită pe nedrept "Nestoriană", nu s-a creat ca reacție împotriva condamnării Patriarhului Nestorie al Constantinopolului (428-431), ori prin "dezbinarea" sau separarea adepților ei de "Biserica Imperială", de la Constantinopol, după anul 431, adică după cel de al III-lea Sinod Ecumenic, de la Efes. Ea a constituit deja, înainte de această dată, o entitate bisericească aparte, bine definită, cu origine apostolică, tradiție și viață liturgică proprie, la umbra Bisericii Antiohiei și protejată canonic de aceasta, până în anul 420, când i s-a dat un Catolicos-Iazelih la Ktesiphon, care în anul 424, la Sinodul local de acolo, a fost declarat Iazelih (=Catolicos) - Patriarh autocefal și independent de toți Patriarhii "APUSENI", adică ai Pentarhiei ortodoxe: Roma Veche, Constantinopol Noua Romă, Alexandria, Antiohia și Ierusalim. Creștinii din Biserica Persiei considerau și vorbeau de Biserica Ortodoxă ca despre o Biserică Apuseană, pentru că se afla localizată geografic, la apus de Imperiul Persan, așa după cum noi, cei din Europa de est, numim Biserica Latină, drept Biserică "Apuseană".

Partea a treia, din vol. 1, al operei în cinci tomuri mari a lui Alois GRILLMEIER analizează erezia lui Nestorie şi prezintă Sinodul Ecumenic al III-lea, de la Efes, din anul 431 (pp. 637-751): Jesus Christus im Glauben der Kirche, Band 1, Von der Apostolischen Zeit bis zum Konzil von Chalcedon (451), Herder, Freiburg, Basel, Wien, 2004, reprint al ediției a 3-a (1990/2004).

Dacă această Biserică n-ar fi fost tratată de către perșii zoroastrieni ca un captiv al Imperiului Bizantin, dacă ar fi putut avea o evoluție firească și dacă ar fi putut participa la Sinodul al IV-lea Ecumenic, din Calcedon, din anul 451, poate că se ajungea la "Hexarhie", nu numai la sistemul Pentarhiei (adică cinci patriarhi sau căpetenii bisericești mondiale), ci la ŞASE Patriarhi sau căpetenii ale Bisericii Ecumenice sau Universale: Roma Veche, Constantinopol Noua Romă, Alexandria, Antiohia și Ierusalim [și, probabil Seleucia-Ktesiphon?]. Din contră, încă în prima jumătate a secolului al V-lea, refugiații creștini perși, care au revenit în Persia după încetarea persecuțiilor contra creștinilor, au adus cu ei din Imperiul Romeu și învățătura despre cele două naturi în persoana Lui Iisus Hristos: divină și umană.

"Nestorieni" au fost numai episcopii, din eparhiile Imperiului Romeu, care după anul 433 au refuzat să accepte și să semneze formula Theotokos, de la Efes, din anul 431 și cele două naturi ale Lui Iisus Hristos. Aceștia au fost depuși din Scaun, de către împărat, și, împreună cu adepții lor (cler și credincioși), s-au refugiat în Persia și s-au încadrat în Biserica de acolo, răspândind și erezia, pentru care au fost obligați să se refugieze. Acești episcopi, clerul și adepții lor, după anul 433 au "nestorianizat" Biserica Persiei, care până atunci era ortodoxă. Cu câteva decenii mai înainte, la primul și marele Sinod al Bisericii Persane, de la Seleucia-Ktesiphon, din anul 410, Biserica Persiei a aprobat și receptat primele Sinoade Ecumenice, de la Niceea, din anul 325 și de la Constantinopol, din anul 381. În anul 420, la un alt mare Sinod local din Seleucia-Ktesiphon, Biserica Persiei a aprobat și receptat o serie de alte Sinoade locale "apusene", adică ortodoxe. 199

#### I. Introducere

#### Seleukia-Ktesiphon, Catolicos

Este vorba de *două* orașe, actualmente în Irak, așezate față în față, pe malul Tibrului: Seleukia pe malul drept și Ktesiphon pe malul stâng.

a. Seleukia sau Seleucia, face parte din grupa de orașe, cu același nume (precum a fost cazul și la Alexandria și Antiohia), fondate mai ales de către Seleukos I Nikator (311-281, î.d.Hr.). Împăratul Traian a cucerit, prădat și distrus orașul în anul 116; nu mult timp după această cucerire, în anul 165, pe când număra peste 500.000 de locuitori, orașul a fost din nou cucerit, prădat și în mod definitiv distrus de către generalul roman Avidius Cassius, în timpul războiului romano-part (161-165).

b. Ktesiphon a servit ca reședință de iarnă a șahilor sasanizi, adică după anul 224, fiind construit pe malul opus al ruinelor orașului Seleucia. Aici și-a fixat centrul și Biserica Persiei, al cărei Episcop, apoi Mitropolit, în anul 420 a devenit Catolicos, iar în anul 424 s-a declarat Catolicos-Patriarh autocefal.

Este doar o concluzie a noastră, pe care o exprimăm cu precauție totuși!: vezi Wilhelm BAUM și Dietmar W. Winkler, Die Apostolische Kirche des Ostens, Geschichte der sogenannten Nestorianer, Verlag Kitab, Klagenfurt, 2000.

Wilhelm BAUM și Dietmar W. Winkler, Die Apostolische Kirche des Ostens, Geschichte der sogenannten Nestorianer, Verlag Kitab, Klagenfurt, 2000, 174 p., incl. 14 reproduceri: hărți, manuscrise, texte, inscripții, însemnări etc. [=Seria: Einführung in das orientalische Christentum, 1]. Lista Catolicoşilor - Patriarhi ai Bisericii Apostolice a Orientului, așa-zișii Nestorieni, se află la p. 151-152.

În anul 637 orașul a fost cucerit, prădat și distrus de către arabii musulmani ai Califului Omar (634-644), fără să se fi putut reface. Dintre ruinele orașului Ktesiphon, se mai păstrează doar cele ale palatului "Tak-i-kesra". Materialul de construcție rămas din ruinele orașului, a fost folosit în secolul IX, la construirea orașului Bagdad.

c. Iazelih, adică Catolicos, din anul 420, titlul întâistătătorului Bisericii Persiei, iar din anul 424 Iazelih-Patriarh (desigur că acest titlu este o interpolare târzie, deoarece titlul de patriarh a fost atestat abia la 451, la Sinodul Ecumenic de la Calcedon), recte Iazelih (Catolicos) - Mitropolit. Termenul de "Catolicos" nu are nici o legătură cu semnificația lui confesională actuală, de "catolic", adică universal, general. Etimologia este aceeași, dar semnificația este alta: substituit general; exarh; vicar al Patriarhului Antiohiei în tinuturi îndepărtate; delegat al Patriarhului, acolo, unde acesta nu poate exersa jurisdicția în mod direct; "Episcopus in laterae" (episcop în sau "pentru" depărtare, în ascuns, în secret, pus la adăpost, acoperit canonic etc.). În Biserica Persiei, termenul de "catolicos" sau Iazelih (preluat ulterior și de georgieni, de armeni și de sirienii monofiziti, inclusiv ramura indiană a Sf. Toma) are înțelesul de "căpetenie generală" a Bisericii, indiferent de rangul pe care, ierarhul respectiv îl poartă: episcop, arhiepiscop, mitropolit, patriarh. Titlul este specific Bisericilor locale sau nationale, care au fost sub jurisdictia Patriarhiei Antiohiei (Persia, Georgia, Armenia, Sirienii monofiziti) si s-au aflat tot timpul ori au ajuns ulterior, din cauza oscilării granitelor Imperiului Romeu, în afara frontierelor acestuia. Acest titlu, de "catolicos" a mai fost conferit și Mitropolitului de Efes, dar din alte considerente, decât acelea menționate pentru Patriarhia Antiohiei. Drepturile și insignele arhierești ale catolicoșilor sunt egale cu acelea ale patriarhilor, doar din punct de vedere onorific ei urmează la rând, după patriarhi. 200

Din tradiția "antiohiană" și în vechiul teritoriu de jurisdicție al Patriarhiei Antiohiei a evoluat **Biserica Persiei** sau Biserica Asiriană, actualmente, numele ei canonic fiind: **Sfânta Biserică Asiriană Apostolică și Catolică a Orientului**. Această Biserică, în faza ei maximă de dezvoltare și activitate misionară, s-a extins până în Mongolia, China, Manciuria, India și în întregul Orient.<sup>201</sup> În primele două secole, Creștinismul în Persia s-a putut desfășura fără dificultăți, spre deosebire de Imperiul Roman, unde abia în anul 313 a devenit o religie liberă.

Biserica Persiei este o fiică a Bisericii Antiohiei.<sup>202</sup> Expresia canonică a acestei relații filiale era practica hirotonirii de către Patriarhul Antiohiei a întâistătătorului Bisericii Persane de la Seleukia-Ktesiphon. Acesta era legatul, reprezentantul canonic, vicarul, IAZELIH, căpetenia generală sau "catolicosul" Patriarhului Antiohiei, pentru Biserica din Persia, adică din afara frontierelor Imperiului Romeu. Istoricii bisericești

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Ioan N. FLOCA, Dreptul canonic ortodox, legislație și administrație bisericească, vol. I, Edit. Inst. Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1990, pp. 338-339: "Catolicoșii". Compară cu PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe), Passim.

Pentru Biserica Persiei sau aşa-zisa Biserică "Nestoriană" vezi: Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Ein Leitfaden, mit Beiträgen von Grigorios Larentzakis und Philipp Harnoncourt, Hgg. Im Auftrag von Pro Oriente – Sektion Graz, aus Anlaß der Zweiten Europäischen Ökumenischen Versammlung, Andreas Schnider – Verlagsatelier, Graz, 1997, pp. 74 – 77.

ANTIOCHE, par S. VAILHÉ et V. ERMONI, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tome 1, deuxième partie [Angles-Azzoni], Paris, 1923, coloana nr. 1399-1439. Pentru Biserica Persiei, vezi col. 1404-1405, cap. VI, Concile d'Ephèse et de Chalcédoine: perte de Chypre, de la Palestine et de la Perse.

persani recunosc că succesorii Sf. Mari (c.88-c.120), de la Ktesiphon, până la Mar Ahha sau Ahadaboui (c.190-220), toți au fost hirotoniți întru arhiereu de către Patriarhul Antiohiei. Mitropolitul Mar Saioupa sau Şalupa (c.220-c.240) a fost primul ierarh local, hirotonit la Ktesiphon, nu la Antiohia. Şahinşahii sasanzi au obligat Biserica Persiei să renunțe la această dependență canonică de Antiohia, în realitate să întrerupă relațiile cu Biserica din Imperiul Romeu. După anul 325, adică după primul Sinod Ecumenic, de la Niceea sau după "Sinodul Imperial", cum îl numeau autoritățile păgâne ale Imperiului Persan, episcopii de Ktesiphon n-au mai mers la Antiohia pentru a fi hirotoniți întru arhiereu.

După anul 226, adică după ce sasanizii au preluat puterea imperială, soarta Bisericii din Imperiul Persan a devenit îngrijorătoare, iar creștinii au fost supuși represaliilor. Din anul 286 au și început persecuțiile administrației zoroastriene, contra creștinilor din Imperiul Persan. Creștinii din Imperiul Persan, adepți ai religiei împăratului rival și "dușman", de la Constantinopol, aveau o situație destul de dificilă, iar autoritățile persane îi suspectau tot timpul de trădare și de spionaj, în favoarea basileului de pe Bosphor. În felul acesta, neacceptarea vreunui Sinod Ecumenic de creștinii din afara granițelor Imperiului Bizantin sau Romeu, numit de perși și "Sinod al Bisericii Imperiale" sau "Sinod imperial", pentru că erau convocate, deschise, încheiate și finanțate de împărat, le ușura cât de puțin situația și posibilitatea de supraviețuire. Ulterior, paradigma era valabilă atât pentru nestorienii cât și pentru monofiziții din Imperiul Persan.

Cele mai grele persecuții au avut loc în perioada dintre anii 339-379. Mai târziu, în timpul persecuțiilor din prima jumătate a secolului al V-lea, foarte mulți creștini din Imperiul Persan s-au refugiat în provinciile din Imperiul Romeu. Aici au putut chiar să studieze la Școala din Edessa care, de prin anul 420, se afla sub influența lui Teodor de Mopsuestia († 428). Școala din Edessa a continuat tradiția hristologică a Școlii din Antiohia. Acest lucru înseamnă că acolo, în contrast cu Școala Alexandrină (care era platonicizantă și mistică), erau cultivate tendințele aristotelice și istorice. Divergențele dintre cele două școli – alexandrine și antiohiene – s-au făcut simțite în contextul disputelor hristologice, din secolul al V-lea. Tendința istoricizantă a Școlii antiohiene determina o accentuare a naturii umane a Lui Iisus Hristos, urmarea fiind o unire nedeplină a celor două firi: umană și divină, în persoana Mântuitorului. 203 În anul 489 împăratul Zenon (475-491) a închis Școala antiohiană și pe aceea din Edessa, dar ideile acelor școli au fost preluate de Școala din Nisibi (alias Nisibe), pe care Biserica Persiei și le-a însușit. Școala din Nisibe, în contrast cu Școlile din Antiohia și Edessa, care au fost supuse represaliilor, din partea Curții Imperiale de la Constantinopol, a evoluat ca centru teologic, spiritual si cultural al Bisericii Persane.

În anul **391**, împăratul Teodosie I (379-395) a interzis toate cultele păgâne, declarând Creștinismul ca religie de Stat. Cu mult înainte, încă din anul **226**, adică odată cu urcarea pe tron a șahinșahului sasanid Ardașir I (226-241), care și-a fixat capitala la Ktesiphon (astăzi în Irak), religia Zoroastriană, a lui Zarathustra, a devenit religie de Stat, iar persana medie (pehlevi) a devenit limbă oficială. Câțiva ani mai târziu, în anul **242**, a apărut și "activitatea

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Remus **RUS**, **Dicționar...**, Op. cit., p. 56.

reformatoare" a lui MANI, adică Maniheismul: un sincretism între elementele creștine și zoroastriene. $^{204}$ 

Biserica Persiei n-a fost prezentă sau reprezentată nici la Efes, în anul 431, și nici la Calcedon, în anul 451. Fidelă ideilor Școlii antiohiene, Biserica Persiei n-a condamnat monofizitismul la Sinoadele locale ale acesteia, din anul 484, de la Beth Lapat și nici la cel din anul 486, de la Ktesiphon.

După anul 661 Biserica Persiei, împreună cu evreii și cu zoroastrienii (foștii lor persecutori), a fost supusă unor puternice presiuni de islamizare. Autoritățile musulmane le ofereau doar trei posibilități: **circumciziunea** (convertirea la islam), **Jiziya** (sau taxa capitației, plătită doar de către nemusulmani) sau **moartea**. În timpul domniei lui Ghasan-Han, din Iran (1295-1304), care a reformat Persia, Islamul a devenit acolo religie de Stat.

**Biserica Persiei n-a fost niciodată o Biserică Dominantă, de Stat sau majoritară într-o țară.** Așezată la răscrucea dintre două imperii dușmane – Persan și Romeu –, a evoluat într-o formă cu totul aparte, reușind nu numai să supraviețuiască, ci să întreprindă chiar și misiuni, până în Mongolia, Karakorum (cucerit și distrus în mod iremediabil de chinezi în anul 1388), China, Manciuria, Tibet, India etc. De pildă, Patriarhul Timotei (780-823) l-a ridicat pe Episcopul din China la rangul de Mitropolit, acest lucru însemnând că, acolo, mai existau ori au fost înființate atunci și alte eparhii.

Secolul al XIII-lea a constituit "secolul de aur" al Bisericii Persane, constând din milioane de credincioși, 27 de mitropolii și 230 de Eparhii, răspândite în întreaga Asie, sub jurisdicția Catolicosului Patriarh, cu Scaunul la **Bagdad**.

Invazia lui Timur Lenk (1360-1405), Marele Han al Statului Mogulistan, care în anul 1393 a cucerit Mesopotamia şi Bagdadul, după ce, între anii 1380-1387 ocupase Chorasan, Afganistan, Persia, Azerbaidjan, Kurdistan, Horez etc., a început declinul şi decimarea Bisericii Persiei, din care, în zilele noastre, a mai rămas doar o umbră. 205

În timpul masacrelor "turcilor tineri", din preajma primului război mondial, pe lângă genocidul comis de către aceștia contra armenilor, n-au fost cruţați nici asirienii și caldeii. Turcii au ucis aproape o treime din populația creștinilor asirieni (Iazelihul Catolicosul Patriarh Mar Şimun XIX, Benjamin, 1903-1918, cu Scaunul la Salamas a fost ucis în mod barbar, iar urmașul său, Mar Şimun XX, Poulos, 1918-1920, cu Scaunul la Mossul, a murit într-un lagăr de refugiați), motiv pentru care, Mar Şimun XXI și-a mutat Scaunul și reședința în exil, la Chicago, apoi la San Francisco și din nou la Chicago.

Privitor la Zarathustra şi la istoria Persiei, vezi: ZARATHUSTRA, Ein Gott der tanzen kann, Osho, Diskurse über Friedrich Nietzsches "Also sprach Zarathustra", Osho Verlag Köln, Printed in Austria, Wiener Verlagshaus, 1994, 458 p.; IRAN, Natur, Bevölkerung, Geschichte, Kultur, Staat, Wirtschaft, Hgg. (Editor) von Ulrich GEHRKE şi Harald MEHNER, Mit 68 Fotos und 6 Karten, Horst Erdmann Verlag, Tübingen und Basel, 1975, 470 p.; Heidemarie KOCH, Persepolis, Hauptstadt des achämenidischen Grossreichs, Mit 52 Abbildungen und 43 Farbtafeln und anderem mit Fotografien von Afshin Bakhtiar, Yassavoli Publications, Teheran, 2000, 110 p.

Vezi şi vol. II/2, pp. 44 - 49, "Die Kirche der Nestorianer", din manualul de Istorie Bisericească: Hubert **JEDIN**, *Handbuch der Kirchengeschichte*, 11 vol. (I, II/1+2+3, III/1+2, IV, V, VI/1+2, VII), Sonderausgabe, 30 - sec. XX, Unveränderter Nachdruck der Sonderausgabe von 1985, Herder Freiburg, Basel, Wien, 1999□, [1962¹, 1965², 1985³].

În anul 1964, Biserica Persiei a adoptat calendarul gregorian, din ordinul Iazelihului - Catolicosului Mar Şimun XXI, Işaia (1920-1975), cu Scaunul la San Francisco, S.U.A. Această măsură a generat apoi o sciziune în cadrul Bisericii Persiei. O parte din Episcopii domiciliați în Orient, n-au acceptat noul calendar ("stiliști nestorieni") și au ales un Antipatriarh, în persoana Mitropolitului Mar Thomas Darmo (†1969). Motivul real al rupturii bisericești nu era însă calendarul gregorian, ci nemulțumirea ierarhilor, clerului și credincioșilor "nestorieni", față de familia dinastică "patriarhală" și față de sistemul ereditar al patriarhilor Bisericii Persane. Din anul 1968 Catolicos-Patriarh stilist este Mar Addai II, cu Scaunul la Bagdad. Din anul 1976, de la alegerea actualului Catolicos Patriarh în Chicago, Mar Dinkha IV, cele două facțiuni sunt în cursul refacerii unității de dinainte de anul 1964. Actualmente, Biserica Persiei are 16 eparhii sufragane, divizate între cei doi patriarhi, cu oscilatii permanente.

Biserica Persiei nu se află în comuniune sacramentală cu nici o altă Biserică Creştină. Contactele ecumenice au început să fie în mod palid cultivate, din anul 1990.

Creștinii Sfântului Toma, din sudul Indiei, din Statul federal Kerala, au stat în deplină comuniune cu Biserica Persiei și sub jurisdicția acesteia, de la care au preluat și Liturghia, cu ritul Asirian sau Sirian Răsăritean. Iazelihul, adică Catolicosul Patriarh al Persiei le trimitea din când în când și arhierei, care să le hirotonească preoți și diaconi și să îndeplinească și alte funcțiuni liturgice episcopale: târnosiri de biserici, dispense, adunări sinodale etc. Episcopii nu rezidau în India decât temporar, creștinii Sf. Toma având un statut autonom; deși foarte numeroși, erau conduși doar de "Protopopul Indiei", sub jurisdicția Ktesiphonului, mai târziu a Bagdadului.

Până în secolul al XVI-lea, adică până la apariția colonialiștilor portughezi în India, creștinii Sf. Toma aveau o singură Biserică de tradiție asiriană autentică și compactă. Urmările colonialiste sunt cauza mutilării identității lor etnice, liturgice, confesionale și de jurisdicție. În anul 1599, un simulacru de Sinod, de la Diamper, impus de portughezi, "a decis" o serie inovații și schimbări în ritul creștinilor Sf. Toma, din India; cu excepția anaforei Sf. Addai și a celei a Sf. Mari, care au rămas neschimbate.

Urmarea latinizării forțate a creștinilor Sf. Toma din India a fost ruperea sau dezbinarea acestora în cinci confesiuni sau "Biserici Orientale", cu ierarhie locală proprie:

- 1. o parte dintre ei a rămas fidelă tradițiilor Bisericii Persane;
- 2. o parte infimă a îndurat ritul latinizant Siro Malabar;
- 3. în contextul acțiunilor de rezistență împotriva latinizării, în anul 1665, o mare parte a trecut sub jurisdicția Patriarhului monofizit sirian al Antiohiei, adoptând ritul sirian de apus Malankar sau siro-ortodox;
- 4. nu numai portughezii, ci şi Roma este implicată în accentuarea acestei dezbinări, care în urma ademenirilor specifice, în anul 1930 a creat Biserica Catolică siro-malankareză, de rit sirian apusean (adică creştinii rupți din grupa a treia);
- 5. o parte s-a declarat autocefală față de Patriarhul sirian al Antiohiei, de care ține și Biserica din Anjoor și Biserica Mar-Toma;

#### Dezbinarea Bisericii Persiei:

#### a. Unirea cu Roma (1551-1553);

Biserica Persiei a avut contacte cu misionarii latini, încă din secolul al XIII-lea, cu reprezentanți ai ordinelor franciscan și dominican. În anul 1290, dominicanul Ricaldo de Monte Croce a predicat chiar în Catedrala Patriarhală din Bagdad. În momentul în care acesta, în timpul predicii, a numit-o pe Maica Domnului **Theotokos**, adică Născătoare de Dumnezeu, credincioșii l-au scos cu forța din Biserică, pe care apoi au spălat-o în mod ritual cu apă de trandafir, considerându-o întinată de "dogme eretice". Pentru contactele Bisericii Persiei cu **vestul roman** (adică ortodox) și **latin** (adică romano-catolic), importantă este și călătoria ieromonahului chinez, din Peking, Rabban Sauma, care, la sfârșitul secolului al XIII-lea, în calitate de trimis al II-Hanului Argun al Persiei (1284-1291) și al Iazelihului Catolicosului - Patriarh Asirian, Yahballaha III (1283-1317/18), a întreprins o călătorie lungă în Europa, trecând prin Constantinopol, Roma și Paris. Au existat chiar și uniri de scurtă durată a Episcopiei asiriene din Cipru, care în perioada dintre anii 1340-1445 a fost obligată să se supună ierarhiei locale latine, în conformitate cu deciziile Conciliului Lateran IV, din anul 1215.

#### b. Crearea liniei a doua de Iazelihi Catolicoși - Patriarhi ereditari, 1681

În perioada dintre anii 1681-1804 au existat două linii de Patriarhi ai Bisericii Apostolice a Orientului sau așa-zisa Biserică Nestoriană: linia de **Alkoş**, la **Mossul** și aceea de **Şimun-Dinkha**, la **Koceanis**, fiecare având un sistem de jurisdicție propriu.

În anul 1672 Patriarhul unit Mar Şimun XIII, Dincha a anulat unirea cu Roma Veche şi fondează din nou "Biserica Assiriană de Munte".

În anul 1551 o parte din ierarhii asirieni, nemulțumiți de sistemul ereditar al Iazelihilor Patriarhi asirieni și de familia patriarhală de Alkoş, au ales un contracandidat al Iazelihului Catolicos-Patriarh Şimun (Simon) VIII Dinkha (1551-1558), în persoana lui Ioan VIII Sulaqa (1551-1555), din Familia de Salaqa. În anul 1552, acesta a plecat la Roma și, a apelat la ajutorul Papei Iuliu III (1550-1555) care, în data de 20 aprilie 1553, l-a acceptat și l-a hirotonit întru arhiereu, confirmându-l ca Patriarh asirian unit, cu numele de **Simon** (Şimun) **VIII, Patriarh al Caldeilor.**<sup>206</sup> După întoarcerea de la Roma, noul Iazelih - Patriarh unit a început să facă o serie de reforme și de îmbunătățiri, ajungând în mare conflict cu Iazelihul Catolicos Patriarh Asirian, de Alkoş și cu administrația de Stat musulmană. În urma intrigilor Iazelihului Catolicos de Alkoş, Iazelihul Patriarh unit a fost persecutat, schingiuit și executat în anul 1555. Din anul 1553, din ordinul Papei, creștinii catolici ai Sf. Toma din India au fost scoși de sub ascultarea sau jurisdicția coroanei regale portugheze și a episcopilor acesteia, romano-catolici și subordonați Iazelihului - Patriarh unit Caldeu.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> În conformitate cu Annuario Pontificio per l'anno 1992, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1992, p. 6.

Între anii 1667 – 1672 s-a ajuns la o criză în Biserica Unită Caldee. Iazelihul Patriarh Mar Şimun XIII Dinkha a refuzat să mai trimită la Roma mărturisirea de credință catolică și în 1672 a anulat chiar și Unirea cu Roma, înființând al doilea Catolicozat-Patriarhie, a "nestorienilor de munte", cu Scaunul la Mănăstirea Koceannes.

În același timp, prin anii 1667 –1668, Mitropolitul Iosif de Dijarbakir a jurat unire cu Roma, în fața a doi călugări capucini? În anul 1673 a plecat la Roma, fiind numit de Papă Patriarh pentru aproximativ 40.000 de familii asiriene, declarate catolice prin "aclamare". Revenit de la Roma, la Dijarbakir, în anul 1681, Iosif I a primit de la Papa, Pallium și confirmare ca Patriarh Caldeu, cu Scaunul la Dijarbakir, unde a păstorit până în anul 1695. <sup>207</sup>

#### II. Lista cronologică a Catolicoșilor - Patriarhi Iazelihi Asirieni

a. Episcopii, din anul 410 Iazelihi Mitropoliți – Catolicoși ortodocși din Persia și întregul Orient, cu Scaunul la Ktesiphon (în Persia), circa 35-431

Sf. Apostol **Toma**, circa 35 – 37

Mar **Addai** (Sf. Apostol Tadeus), circa 37 – 65 <sup>208</sup>

Mar Agai, circa 66 – circa 87

Mar **Mari I**, c. 88 – c. 120

Mar **Abris**, c. 121 – c. 137

#### Sedisvacanță, 137 – 159

Mar **Abraham** (Oraham I, fost la Kaşkar), c. 159 – 171

Mar **Iacob I**, c. 172 – c. 190

Mar **Ahha** (Ahu d'Aboui), c. 190 – c. 220

Mar **Şahioupa** (Şahlupa de Kaşkar), c. 220 – c. 240

#### Sedisvacanță, după a. 240 – c. 317

Mar **Papa**, bar Gaggia, c. 310/317 – † 329

Mar **Şimun I**, Bar Sabba'ei, c. 329 – c. 341

Mar **Şalidoste** (Şahdost), c. 341 – c. 345

Mar **Bar Başmin**, c. 345 – c. 350

#### **Sedisvacanță**, c. 350 – c. 363

Mar **Toumarsa** (Turmarsa), c. 363 – c. 371

Mar **Qaiyuma**, c. 372 – c. 399

Mar **Işaq**, c. 399 - 410

Mar **Ahhaca**, Ahai, 410 – 415

Wilhelm BAUM şi Dietmar W. Winkler, Die Apostolische Kirche des Ostens, Geschichte der sogenannten Nestorianer, Verlag Kitab, Klagenfurt, 2000, p. 108

<sup>&</sup>quot;Mar" sinonim cu "Părinte", "Sfânt". Precum Patriarhii monofiziți, din cuprinsul Patriarhiei Antiohiei, poartă numele de "Egnatie", de la Sf. Ignațiu al Antiohiei, (35-107), al treilea ierarh al acestui Scaun (după Evodie și Sf. Ap. Petru), pe care și l-au adoptat ca model de imitat, tot astfel și Patriarhii Nestorieni au adoptat "titlul" și "numele" de MAR, semnificând "Sfânt", "Părinte", "învățat" etc. "Mar" și (sau) "Aba", "Ava", în aramaică sunt sinonime. Mar Abha, este și numele unui ucenic al Sf. Diacon Efrem Sirul (c. 306-373), mare dascăl al școlilor din Nisibis și Edessa, de care nestorienii sunt foarte mândri și pe care-l consideră un Părinte Bisericesc al lor.

Mar **Jab-Alaha I** (Joalaha I), 415 – 420

#### Iazelihi Catolicoși cu Scaunul la Ktesiphon, din anul 420

Maana, 420,? -?

Mar Frabokht (Karabucht), 421,? -?

Mar **Dadişu I**, 421 – 431, după ruptura de la Efes, (din anul 431, așa-ziși Iazelihi Patriarhi nestorieni), până în anul 456

#### Din anul 424, Iazelihi Catolicoşi – Patriarhi

Mar **Dadişu I**, 424 – 456

#### b. Iazelihi Catolicoşi-Patriarhi aşa-zişi "nestorieni", cu Scaunul la Ktesiphon, 431-853

Mar **Dadişu I**, 424 – 456

Mar **Babvahi**, 457 – 484

Mar **Aqaq-Acace**, 484 – 496

Mar **Babai I**, c. 497 – c. 503

Mar **Şila/Şeela**, c. 503 – 523

Mar Narsai și Elișa, c. 524 – 539

Mar **Paulos I**, c. 539 – c. 540

Mar **Aba I**, cel Mare, c. 540 – 552

Mar **Iosip I**, 552 – 566, † 576

Mar **Ezekbiel** (Chazqijil), 566 – 581

Mar **Işo-Iab I**, d'Arzunaia, 582 – 595

Mar Sabrişo (Şorişu) I, Garmaqaj, 596 – 604

Mar Greghor I, Partaia, c. 605 – c. 609

#### Sedisvacanță, c. 609 – c. 628

Mar **Işo-Iab II**, de Gdala, c. 628 – c. 645

Mar **Immeh**, Maremmeh, c. 645 – c. 649

Mar **Işo-Iab III**, Kdajawaja, c. 649 – 660

Mar **Guivarguis I**, 661 – 680

Mar **Yohannan I**, Ioan, Bar Marta, 681 – 683

#### Sedisvacantă, 683 – 685

Mar **Hanan-Işo I** (Hnanişu) Ica, 685 – 692/700

Mar Yohannan II, Leprosul, 693 – 694, Antipatriarh

Sedisvacanță, 700 - 714

Mar **Sliva** Zcha, 714 – 728

#### Sedisvacanță, 728 – 731

Mar **Pethion**, 731 - 740

Mar **Aba II**, 741 – 751

Mar **Sorine**, 752,? -?

Mar **Iacob II**, 754 – 773

Mar **Hanan-Işo II**, 774 – 780

Mar **Timotheus I**, 780 - 823

Mar **Işo** bar Noun, 823 – 825/828

Mar Guivarguisis II, 828 – 830

Mar **Sabrişo II**, 831 – 836

Mar Abraham II, de Margaia, 837 – 850

#### Sedisvacanță, 850 – 853, Scaunul este mutat la Bagdad

#### c. Iazelihi Catolicoşi - Patriarhi cu Scaunul la Bagdad, 853 – 1265

Mar **Teadasis** (Theodosius) **I**, de la Athanasios, 853 – 858

Sedisvacanță, 858 – 860

Mar **Suvaja** (Sergiu) **I**, 860 – 872

Sedisvacanță, 872 – 877

Mar **Israel**, fost la Kaşkar, 877,? -?

Mar **Annus** (Annosel), fost la Beth-Garmai, 877 – 884

Mar **Yohannan II**, bar Narrai, 884 – 892

Mar Yohannan III, 893 – 899

Mar **Yohannan IV**, bar Abgar, 900 – 905

Mar **Abraham III**, Abraza, 905 – 937

Mar **Emmanuell I**, 937 – 960

Mar Israel (Esrail), Karkhaja, 961 – 962

Mar Abdişo I, de la Garmaqaja, 963 – 986

Mar Mari II, [Bar-Tobia II], Mari Aturaja, 987 – 1000

**Yohannan V**, Ioannis ibn Issa, 1000 – 1011

**Yohannan VI**, bar Nazuk, 1012 – 1020

**Işo-Iab IV**, Bar Ezechiel, 1020 – 1025

#### Sedisvacanță, 1025 – 1028

Mar Eliias I, fost la Teheran, 1028 – 1049

**Yohannan VII**, Bar Targala, (bar Tagabi), 1049/50 - 1057

**Sabrişo III**, bar Zanbur, 1057/63 – 1071/72

**Abdişo II**, bar Ars Autraja, (bar al-Arid), 1072 – 1090/91

**Makkiha I**, bar Şlemon, 1092 – 1108/10

Mar **Eliias II**, Bar Magli, 1110 – 1132

**Bar Sauma I**, 1133/4 – 1136

#### Sedisvacanță, 1136-1139

**Abdişo III**, Bar Moqli, 1139 – 1148

**Iso-Iab V** –al-Baladi, 1148 – 1176

**Eliias III**, Abu Khalim, 1176 – 1190

**Iab-Alaha II**, bar Qaijuma, 1190 – 1222

Sabriso IV, Bar Qaioma, 1222 – 1226

Sabrişo V, Ibn-Almassihi, 1226-1256

Makkicha II, 1257 – 1265, Scaunul Patriarhal este transferat la Taebris

d. Catolicoși - Patriarhi cu Scaunul la Tabriz-Maragha, 1265 – 1281/82

**Dincha I**, Epiphane Aribilaja, 1265 – 1281/2

e. Cu Scaunul la Maragha, 1281/2 - 1317

**Iab-Alaha III**, (Yahballaha III) bar Turkaje, 1283 – 1317/18

f. Cu Scaunul la Arbela (Arbil,Irak), 1318 – 1328/32

**Timotheus II**, Arbilaja, 1318 – 1328/32

g. Cu Scaunul la Karamles, 1329/32 - 1364

**Dincha II**, Karamles, 1329/32 – 1364, în perioada 1359–1364, doi Patriarhi

h. Cu Scaunul la Mossul, 1359 - 1437

Dincha III, 1359 – 1368, Scaunul Patriarhal este transferat la Mossul

Mar **Simun II**, 1368 – 1392

Sedisvacanță, 1392 – 1403

Catolicoși - Patriarhi din Familia de de Alkoș, 1403 - 1804

Mar **Şimun III**, 1403 – 1407

**Sedisvacanță**, 1407 – 1437

Mar **Eliia IV**, c. † 1437,? -?

În anul 1437 au fost instituiți Iazelihii Catolicoși – Patriarhi *Ereditari*, din Dinastia de ALKOŞ, până în anul 1804 <sup>209</sup>

i. Cu Scaunul la Alkos, apoi Yesireh, 1437 - 1503

Mar **Şimun IV**, Bassidika, 1437 – 1497

Mar **Şimun V**, (Mar Yohannan), c. 1497 – 1501

Mar Eliia V, c. 1502 – 1503

j. Iazelihi - Patriarhi de Rabban Hormizd, 1505 - 1804

Mar **Şimun VI**, 1504 – 1538

Mar Eşuiov Şimun VII, bar Mama, c. 1538 – 1551

1551, Dezbinarea Bisericii Nestoriene (1551-1553)

prin realizarea Unirii cu Roma, împreună păstorire a celor doi iazelihi catolicoși - patriarhi, în prima fază de constituire a rupturii bisericești

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Sistemul Patriarhilor erditari este în uz până astăzi, în Biserica Nestoriană, cu anumite evoluții pe care le vom menționa ulterior.

În acest context, Scaunul şi demnitatea de Patriarh erau transmise de la unchi, la nepot, cu candidați din cadrul dinastiei de Alkoş, pentru că şi la nestorieni episcopii şi patriarhii erau aleşi şi hirotoniți dintre călugări. Patriarhii nestorieni şi Dinastia de Alkoş nu dețineau nici o funcție sau putere politică. Un caz asemănător oferă Biserica din Montenegro, unde Mitropoliții ortodocși, din Dinastia de **Petrović-Njegoš**, în perioada de timp dintre anii **1696 – 1852**, dețineau și funcția de Voievozi ai Țării, adică au cumulat puterea bisericească, cu aceea politică și administrativă în Stat. Indiferent de confesiune, toți Ierarhii ortodocși și vechi orientali erau considerați de către preoții și credincioșii lor ca și conducători naționali, "etnarhi" ori apărători ai identității etnice, confesionale, de limbă, cultură și specific propriu, în fața autorităților creștine și mai cu seamă necreștine, sau acolo unde aceștia se aflau în minoritate, însă formal, această funcție de "etnarh", a deținut-o doar Patriarhul Ecumenic și numai sub stăpânirea sultanilor **otomani** (1453 – 1922).

Mar Dincha Şimun VIII, Dinkha, 1551 – 1558, la nestorieni!

[Yuhanna Sulaqa **Şimun VIII / IX**, 1551–1555, cu Scaunul la **Dijarbakir**, *la uniţi*]

Mar Eliia VI, bar Givargis, 1558 – 1591

Mar Eliia VII, 1591 – 1617

Mar Eliia VIII, 1617 – 1660, ademenit la Unire cu Roma!

Mar Eliia IX, Şimun, Yukahannan Maraugin, 1660 – 1700, ademenit la Unire cu Roma!

#### 1. Primul Scaun: Linia de Alkos, 1681-1804

Mar **Eliia X**, Maraugin, 1700 – 1722

Mar Eliia XI, Dinkha, 1722 – 1778

Mar **Eliia XII**, Işo-Iab, (Ishoyahb), 1778 – 1804, cu care Dinastia de Alkoş se stinge, ataşându-se de uniții cu Roma

#### 2. Al doilea Scaun: Linia de Şimun - Dinkha, din anul 1681, până astăzi

Iazelihi Catolicoşi - Patriarhi ereditari, ai Bisericii Asiriene Apostolice şi Catolice a Orientului, linia de Şimun-Dinkha, cu Scaunul la Kohanis-Koceanis, 1681-1920, apoi la Chicago şi San Francisco, S.U.A. etc.

Mar **Şimun XIII**, Dinkha, 1662/1681 – 1700, cu **Scaunul la Kohanis** sau **Koceanis**, în anul **1672**, a anulat unirea cu Roma Veche şi fondează din nou Biserica Assiriană, creându-se astfel două Patriarhate, cu două jurisdicții

Mar **Şimun XIV**, Şlemon, 1700 – 1740

Mar **Şimun XV**, Maqdassi Mihail Muchattis, 1740 – 1780

Mar **Şimun XVI**, Juna, 1780 – 1820

Mar **Simun XVII**, Abraham, 1820 – 1860/1

Mar **Şimun XVIII**, Ruvil, 1860/61 – 1903

Mar **Simun XIX**, Benjamin, 1903 – 1918, cu Scaunul la **Salamas** 

Mar Şimun XX, Poulos, 1918 – 1920, cu Scaunul la Mossul

Mar Şimun XXI, Işaia, 1920 – 1975, cu Scaunul la San Francisco, S.U.A

Mar **Thomas**, Darmo, 1964 – 1968, †1969, **Antipatriarh**,

pentru "nestorienii" cu calendarul julian, stilişti, cu Scaunul la Bagdad

Mar **Addai II**, Şleemon, Gheevargese, din 1968 - , **Antipatriarh**,

pentru "nestorienii" stiliști, cu Scaunul la Bagdad

Mar Dincha IV, 1976 – cu Scaunul la Chicago, S.U.A

#### III. "Nestorienii" Uniți sau Biserica Catolică Caldee, din anii 1551-1553

Există aproximativ 304.000 credincioşi catolici caldei, răspândiți în Irak, Iran, Siria, Liban, Turcia, Israel, Egipt, Franța, S.U.A. etc. Din anul 1551, o parte infimă din Biserica Assiriei a Răsăritului a încheiat o Unire cu Roma, constituindu-se ca Biserică Unită, astăzi având un Patriarh cu Scaunul de **Babilon** și cu reședința în Bagdad, unde se află și o grupă puternică de creștini caldei uniți. Ritul Caldeu este celebrat în limba Aramaică.

Biserica Catolică Caldee avea ca și concurent pe Catolicosul Patriarh Asirian și un mare dușman în autoritățile musulmane turcești. În timpul masacrelor turcilor tineri, din preajma primului război mondial, au fost uciși și dintre caldeii catolici, circa 70.000 de persoane.

În anul 1551, o parte dintre ierarhii asirieni, nemulțumiți de sistemul ereditar al Patriarhilor asirieni și de familia patriarhală de Alkoş, au ales un contracandidat al Catolicosului-Patriarh Şimun (Simon) VIII Dinkha (1551-1558), în persoana lui Ioan VIII Sulaqa (1551-1555), din Familia de Salaqa. În anul 1552, acesta a plecat la Roma și apelând la ajutorul Papei Iuliu III (1550-1555), care în data de 20 aprilie 1553, l-a acceptat și l-a hirotonit întru arhiereu, confirmându-l ca Patriarh asirian unit, cu numele de **Simon** (Şimun) **VIII, Patriarh al Caldeilor**. După întoarcerea de la Roma, noul Patriarh unit a început să facă o serie de reforme și de îmbunătățiri, ajungând în mare conflict cu Catolicosul Patriarh Asirian, de Alkoş și cu administrația de Stat musulmană. În urma intrigilor Catolicosului de Alkoş, Patriarhul unit a fost persecutat, schingiuit și executat în anul 1555. Din anul 1553, din ordinul Papei, creștinii catolici ai Sf. Toma din India au fost scoși de sub ascultarea sau jurisdicția coroanei regale portugheze și a episcopilor acesteia, romano-catolici și subordonați Patriarhului Caldeu.

Între anii 1667-1672 s-a ajuns la o criză în Biserica Unită Caldee. Patriarhul Mar Şimun XIII Dinkha a refuzat să mai trimită la Roma mărturisirea de credință catolică și în 1672 a anulat chiar și Unirea cu Roma, înființând al doilea Catolicat-Patriarhat, al "nestorienilor de munte", cu Scaunul la Mănăstirea Koceannes.

În același timp, prin anii 1667-1668, Mitropolitul Iosif de Dijarbakir, a jurat unire cu Roma, în fața a doi călugări capucini. În anul 1673 a plecat la Roma, fiind numit de Papă Patriarh pentru aproximativ 40.000 de familii asiriene, declarate catolice prin "aclamare". Revenit de la Roma, la Dijarbakir, în anul 1681, Iosif I a primit de la Papa, Pallium și confirmare ca Patriarh Caldeu, cu Scaunul la Dijarbakir, unde a păstorit până în anul 1695.

#### Iazelihi - Patriarhi Uniți Caldei, din Familia de Sulaqua

Yuhanna Sulaqa Şimun VIII, 1552 – 1558, cu Scaunul la Dijarbakir

Abdişo IV, Maroun, 1555 – 1567, cu Scaunul la Sirt

#### Sedisvacanță, 1567 – către anul 1578

Iab-Alaha V, în jurul anului 1578 – 1580, cu Scaunul la Sirt

Mar **Şimun IX**, 1580/81 – 1600, cu Scaunul la **Urmia** 

Mar Elia Şimun X, în jurul anului 1600 – 1638, cu Scaunul la Salamas

Mar **Eşuiov Şimun XI**, în jurul anului 1638 – 1656, cu Scaunul la **Salamas** 

Mar Ioalaha Simun XII, 1656 – 1662, cu Scaunul la Salamas

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> În conformitate cu Annuario Pontificio per l'anno 1992, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1992, p. 6.

Mar **Şimun XIII**, Dincha, 1662 – 1700, cu Scaunul la **Kohanis 1672,** Mar **Şimun XIII**, Dincha a anulat unirea cu Roma Veche şi fondează din nou "Biserica Assiriană de munte",

#### 1681 – până astăzi

Iazelihi - Patriarhi Uniți Caldei, cu Scaunul la:

Diyarbakir (sau Dijarbakir), Mossul, Bagdad, Beirut, Bagdad

Mar Iusuf I, 1681 – 1695, cu Scaunul la Dijarbakir

Mar Iusuf II, 1696 – 1713, cu Scaunul la Dijarbakir

Mar Iusuf III, 1713 – 1757, cu Scaunul la Dijarbakir

Mar **Iusuf IV**, 1757 – 1781, cu Scaunul la **Dijarbakir** 

Sedisvacanță, 1781 – 1804

Mar Iusuf V, 1804 – 1828, cu Scaunul la Dijarbakir

Yohannan VII, Hormez, 1830 – 1838, cu Scaunul la Mossul

**Nicolae Zaia**, 1840 – 1848, † 1855, cu Scaunul la **Mossul** 

Iosif VI, Audo, 1848 – 1878, cu Scaunul la Mossul

Elia XIV, Abo-Aljonan, 1879 – 1894, cu Scaunul la Mossul

Abdişo V, Khaiat, 1894 – 1899, cu Scaunul la Mossul

Iosif Emmanuel II, Toma, 1900-1947, cu Scaunul la Mossul, din anul 1940 în Bagdad

Iosif VII, Ghanima, 1947 – 1958, cu Scaunul la Bagdad

Paul II, Ceiho, 1958 – 1989, cu Scaunul la Bagdad

Raphael I, Ben David, 1989 – 2003, cu Scaunul la Beirut, Liban

Emanuel Deli, 2003 – cu Scaunul la Bagdad

### 2. Biserica Ciprului

### Arhiepiscopi sub jurisdicția Patriarhiei de Antiohia, până în anul 431

Arhiepiscopia cuprinde șase eparhii sufragane sau Mitropolii, după sistemul canonic grecesc, trei mănăstiri de călugări și șase de călugărițe, cu 442.000 de credincioși. Scaunul Arhiepiscopal se află acum în Nicosia, iar titularul este Mitropolit al Nicosiei și *Arhiepiscop de Nea Justiniana și întreg Ciprul*.

Vechiul Scaun Arhiepiscopal se afla, încă de pe timpul Sf. Apostol Barnaba, în **Salamis** – Constanția, oraș situat la o șase kilometri nord de orașul Famagusta. În anul 647 arabii au cucerit Ciprul, prădând și distrugând complet orașul Salamis, iar pe locuitori i-au luat în robie ori i-au obligat să treacă la islam. Situația nu s-a ameliorat nici în deceniile următoare ocupației arabe, și în anul 688, împăratul romeu Justinian II (685-695), l-a invitat pe Arhiepiscopul Ciprului, cu o parte din populație, să se mute la Helespont, provincie din Asia Mică, iar Scaunul Arhiepiscopal l-a transferat la Neo-Justianopolis, oraș din provincia

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Orașul a fost fondat înainte de anul 520 î.d.Hr., când apar deja numele regilor ciprioți, de Salamis, pe monezi.

respectivă. În acest context, împăratul a mai dispus ca Sinodul Trulan II sau quinisext, din anul 692, să confirme Autocefalia Bisericii Cipriote, și pentru această nouă situație, prin canonul 39. Pentru credincioșii creștini ortodocși, rămași pe insulă, care reprezentau majoritatea populației, episcopul Dumitru de Chitros a călătorit până la Bagdad, pentru a cere Califului drepturi. Şirul Arhiepiscopilor Ciprului s-a continuat "în exil", până în anul 965, când împăratul romeu Nichifor II Focas (963-969) a eliberat insula Cipru de arabii musulmani. Între anii 965-1191, insula s-a bucurat de liniște, libertate și bunăstare. În anul 965 Arhiepiscopul Ciprului a revenit acasă, dar a continuat să păstreze până astăzi, în titulatură, numele de Arhiepiscop al Noii Justiniane și al întregului Cipru, rezidând mai întâi la Arsinoe (azi Marion), apoi la Famagusta (aproape de orașul Salamis, unde a fost Scaunul Arhiepiscopiei timp de mai bine de șase secole (45-688), după care a fost transferat la Leucosia-Nikosia.<sup>212</sup>

**Barnabas**, Apostolul, în jurul anului 45 – 61, omorât cu pietre, din ordinul împăratului Nero

Ghelasie, în jurul anului 325,? -?

**Epifanie**, 368 – 403

**Sabin I**, 403,? -?

**Troilos**,? – 431

#### Arhiepiscopi Autocefali,

cu Scaunul la Salamis (până în anul 688), în conformitate cu canonul 8 al Sinodului al III-lea Ecumenic de la Efes, din anul 431, autocefalie întărită apoi și de împăratul Zenon (474-491), și reconfirmată de canonul 39 al Sinodului II Trulan sau quinisext, din anul 692, grație intervenției împăratului Justinian II (685-695), protectorul ciprioților.

**Reginos**, 431 -?

**Olympios I**, c. 449 – 451

**Sabin II**, în jurul anilor 457 / 458,? -?

**Anthemios**, în jurul anilor 470,? -?

.....

Olympios II,? -?

Filoxenos,? -?

**Damian**,? -?, în timpul împ. Justinian I (527 - 565)

Sofronie I,? -?, în sec. VI

Grigorie I,? -?

**Arcadie I**,? -?, sfârșitul sec. VI / încep. sec. VII

**Plutarh**, în jurul anului 620 – 625

Arcadie II, în jurul anului 630 – 641

Sergiu,? -?, în jurul anului 643

**Epifanie II**,? -?, în jurul anului 685

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Istorie Bisericească Universală (redactată de Ioan **Rămureanu**, Milan **Șesan** și Teodor **Bodogae**), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, p. 365.

Ioan I,?, înainte de anul 688 -?, după anul 692; din anul 688 în Helespont, Nea Justiniana

••••••

**Gheorghe I**,? -?, în jurul anului 750

Constantin,? -?, în jurul anului 783 / 787

••••••

**Epifanie III**,? -?, în jurul anului 870

**Eustatie**,? – 890

Vasile,? -?, sfârșitul sec. X, începutul sec. XI

••••••

Nicolae, Mouzalon,? -?, în jurul anului 1100

••••••

**Ioan II**, Criticul, 1151 – 1174

**Barnaba II**, 1175 -?

Sofronie II,? -?, în jurul anului 1191; insula este cucerită de cruciada a III-a.

Isaia,? -?, în jurul anului 1209

**Neofit**, 1222 – 1251

Gheorghe II,? -?, în jurul anului 1254

Gherman I,? -?, în jurul anului 1260,

Insula Cipru, după ce a fost cucerită de **cruciații** regelui Richard Inimă de Leu al Angliei, în anul 1191, câteva luni mai târziu, acesta a vândut-o cavalerilor templieri. În anul 1192 și templierii au vândut insula fostului rege al Ierusalimului, care trăia în exil, Guy de Lusignan. El a organizat-o după regulile societății apusene și catolice. În anul 1489 insula a fost cumpărată de Republica Veneția, fără să se fi îmbunătățit situația pentru băștinașii ciprioți.

În anul 1191, și mai ales între anii 1260-1571, Biserica Ciprului și autocefalia acesteia au avut mult de suferit sub stăpânirea baronilor occidentali. Ierarhia ortodoxă a fost abrogată, episcopii alungați și înlocuiți cu episcopi latini sau romano-catolici. Biserica Ortodoxă din Cipru a supraviețuit mai bine de trei secole în catacombe.<sup>213</sup>

În anul 1571 insula a fost cucerită de turci, care i-au alungat pe latini, au redat libertatea de funcționare publică a Bisericii Ortodoxe, au reactivat ierarhia acesteia, redându-i drepturile autocefale de dinainte de anul 1191.

În anul 1660, Arhiepiscopul Ciprului a devenit și Etnarh al milettului ortodox de pe insulă, *rum miletti*, precum era cazul și cu Patriarhul Ecumenic, și sub controlul acestuia.<sup>214</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Seria Arhiepiscopilor Bisericii Ciprului am luato după: Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 572-577 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23]. Pentru Biserica Ciprului vezi pp. 604 – 606.

Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Ein Leitfaden, mit Beiträgen von Grigorios Larentzakis und Philipp Harnoncourt, Hgg. Im Auftrag von Pro Oriente – Sektion Graz, aus Anlaß der Zweiten Europäischen Ökumenischen Versammlung, Andreas Schnider – Verlagsatelier, Graz, 1997, pp. 53 – 55.

Între anii 1571-1878 insula s-a aflat deci sub stăpânire otomană, care s-a purtat cu multă toleranță față de creștinii ciprioți, motiv pentru care mulți nestorieni, maronți, armeni, sirieni și alți monofiziți, chiar și evrei etc., au preferat să se stabilească în Cipru. În anul 1821, când a izbucnit revoluția în Grecia, episcopii ciprioți au simpatizat și ei cu planurile de eliberare națională ale grecilor de sub stăpânirea otomană. Acțiunile de răzbunare ale turcilor otomani au fost și ele pe măsura barbariei lor anatolice. Toți episcopii insulei, preoții și o mulțime de credincioși au fost omorâți. Structurile bisericești cipriote au fost distruse. Din paginile anterioare ne sunt cunoscute și acțiunile de răzbunare ale otomanilor din anul 1821, contra populației din Grecia, precum și cazul Patriarhului Ecumenic Sf. Grigorie V, Mucenic și Martir al luptei pentru independență națională și bisericească a Greciei (1797-1798, 1806-1808 și 1818-1821, sinaxar pe 10 aprilie). Din ordinul sultanului Mahmud II (1808-1839), în ziua de Sf. Paști, duminică 10 aprilie 1821, Patriarhul Grigorie V a fost spânzurat de Poarta din mijloc a curții Patriarhiei Ecumenice.

Abia după trei ani, în anul 1824, Patriarhia Antiohiei a reușit să trimită în Cipru o nouă ierarhie și preoți, fapt care a contribuit la liniștirea situației locale. Între anii 1878-1959 insula se afla sub stăpânirea britanică, iar din anul 1925 a devenit colonie a coroanei engleze. Episcopii ortodocși și restul clerului n-au colaborat cu puterea (nici cu cruciații, nici cu turcii și nici cu englezii), ci au sprijinit din umbră și pe față toate acțiunile pentru independența politică, națională și bisericească a Ciprului. Arhiepiscopul Chiril III (1916-1933) a susținut pe față unirea Ciprului cu Grecia, motiv pentru care autoritățile coloniale engleze l-au depus din funcție și l-au obligat să părăsească Ciprul, murind în exil. Scaunul Arhiepiscopal a rămas astfel vacant 14 ani și abia în anul 1947 colonialiștii britanici au îngăduit alegerea unui urmaș al lui Chiril III. A fost o binecuvântare a lui Dumnezeu, posibilitatea oferită în anul 1959, ca Arhiepiscopul Macarios al III-lea (1950-1977) să devină și primul președinte al Republicii Cipru (1959-1977), imprimând insulei drumul spre viitorul epocii moderne, în cele din urmă căzând și el victimă unui atentat, după ce turcii, încă în anul 1974 au invadat insula, distrugând în mod barbar tot ce întâlneau în cale și decimând populația creștină.

**Timotei**. 1572 – 1575

Laurențiu,? -?, în jurul anului 1580

**Neofit**,? – 1592

**Atanasie**, 1592 – 1600

**Veniamin**, 1600 – 1605

**Hristodoulos I.** 1606 – 1639

**Nichifor**, 1640 – 1674

**Ilarion**, Kigalas, 1674 – 1682

**Hristodoulos II.** 1682 – 1690

**Iacob I**, în jurul anului 1691 – 1692

**Gherman II**, în jurul anului 1695 – 1705

Atanasie III, Dabâs, al Antiohiei, ca Locțiitor al Scaunului, 1705 – 1708 (Atanasie III a păstorit în două rânduri: 1. ca Antipatriarh, 1685-1694 [în timpul

păstoririi canonice a Patriarhului Chiril V, Za 'im, *a doua oară*,? 1682 – 5/16 ianuarie 1720] și 2. ca patriarh canonic, adică legitim, 1720-1724)

**Iacob II**, 1709 – 1718

**Silvestru**, 1718 – 1733

**Filotei**, 1734 – 1759

**Paisie**, 1759 – 1767

**Hrisantos**, 1767 – 1810

Ciprian, 1810 – 1821, ucis de turci, din ordinul Sultanului

Damaschin, 1824 – 1827, trimis de Patriarhul Antiohiei

**Panaretos**, 1827 – 1840

**Ioanichie**, 1840 – 1849

**Chiril I**, 1849 – 1854

**Macarie I.** 1854 – 1865

**Sofronie**, 1865 – 1900

**Chiril II**, 1909 – 1916

Chiril III, 1916 – 1933, depus din Scaun de englezi și trimis în exil

Sedisvacanță, 1933 – 1947, Locțiitor fiind Leontie,

Episcopul de Pafos, viitorul Arhiepiscop

Leontie I, 1947

**Macarie II**, 1947 – 1950

**Macarie III**, Kykkotes, 1950 – 1977, din 1959 şi Preşedinte al Statului

Hrisostomos, Kykkotes, 1977 –

# 3. Sciziunea siro-monofizito-iacobită, din anul 557/558 sau Biserica Siro-Occidentală ori Iacobită, numită impropriu și Siro-Ortodoxă, în conformitate cu Sciziunea monofizită<sup>215</sup> din anul 536

## Catolicoși – [Anti]Patriarhi siro-monofiziți ai Antiohiei, actualmente cu sediul în Damasc:<sup>216</sup>

Catolicos, din anul 420, titlul întâistătătorului Bisericii Persiei, iar din anul 424 Catolicos-Patriarh (desigur că acest titlu este o interpolare târzie, deoarece titlul de

<sup>215</sup> În conformitate cu deciziile din anul 536, de la Constantinopol, Sinodul contra lui Antim I al Constantinopolului (535-536), Severus (fost al Antiohiei, 512-518, † 538), episcopului Petru al Apameei călugărul Zoaras și alți monofiziți ori adepți ai acestora. În acest an are loc sciziunea melkito-monofizită.

Pentru numerotare, trebuie avut în vedere că ierarhii fiecărei sciziuni se consideră urmași legitimi ai celor de dinainte de ruptura canonică. În acest caz, patriarhii, mitropoliții și episcopii monofiziți se consideră urmașii legitimi ai celor ortodocși de dinainte de despărțirea canonică, uniții (ortodocși și vechi orientali) se consideră urmași legitimi ai celor din Biserica de care s-au rupt.

patriarh a fost atestat abia la 451, la Sinodul Ecumenic de la Calcedon), recte Catolicos-Mitropolit. Termenul de "Catolicos" nu are nici o legătură cu semnificația lui confesională actuală, de "catolic", adică universal, general. Etimologia este aceeași, dar semnificația este alta: substituit general; exarh; vicar al Patriarhului Antiohiei în ținuturi îndepărtate; delegat al Patriarhului, acolo, unde acesta nu poate exersa jurisdicția în mod direct; "Episcopus in laterae" (episcop în sau "pentru" depărtare, în ascuns, în secret, pus la adăpost, acoperit canonic etc.). În Biserica Persiei, termenul de "catolicos" (preluat ulterior și de georgieni, de armeni și de sirienii monofiziți, inclusiv ramura indiană a Sf. Toma) are înțelesul de "căpetenie generală" a Bisericii, indiferent de rangul pe care, ierarhul respectiv îl poartă: episcop, arhiepiscop, mitropolit, patriarh. Titlul este specific Bisericilor locale sau nationale, care au fost sub jurisdictia Patriarhiei Antiohiei (Persia, Georgia, Armenia, Sirienii monofiziți) și s-au aflat tot timpul ori au ajuns ulterior, din cauza oscilării granițelor Imperiului Romeu, în afara frontierelor acestuia. Acest titlu, de "catolicos" a mai fost conferit și Mitropolitului de Efes, dar din alte considerente, decât acelea menționate pentru Patriarhia Antiohiei. Drepturile și insignele arhierești ale catolicosilor sunt egale cu acelea ale patriarhilor, doar din punct de vedere onorific ei urmează la rând, după patriarhi. 217

De iure, Biserica Monofizită Coptă, din Egipt a fost creată în anul 536, în urma Sinodului local de la Constantinopol, convocat de împăratul Justinian I, peste voința împărătesei Teodora (protectoare a monofiziților) și de Patriarhul Mina (536-552) contra lui Antim I al Constantinopolului (535-536), Severus, fost al Antiohiei (512-518, † 538), episcopului Petru al Apameei, călugărului Zoaras și altor monofiziți ori adepți ai acestora. Sinodul s-a desfășurat sub protia Papei Agapet I (535-536), care se afla în Constantinopol într-o misiune politică. Semnarea sau acceptarea deciziilor acestui Sinod erau obligatorii pentru toți cei suspecți de monofizitism sau mărturisitori pe față ai acestei erezii.

*De facto*, această Biserică exista deja, încă de la Sinodul al IV-lea Ecumenic, de la Calcedon, din anul **451**.

Primul Patriarh al Bisericii Copte din Egipt a fost Dioscur I, proin Patriarh ortodox al Alexandriei, depus din Scaun la Sinodul Ecumenic din Calcedon: Dioskoros I, 444 – 13 octombrie 451. Dioscur I a fost depus la Sinodul Ecumenic de la Calcedon (8 – 25 octombrie 451), nu pentru că era eretic monofizit, ci din motive disciplinare, pentru că a organizat și condus acțiunile și brutalitățile parabolanilor de la "Sinodul tâlhăresc" din Efes, din anul 449, † 4 septembrie 454. Leagănul monofizitismului a devenit Egiptul, iar apologeții lui au fost călugării de acolo, precum și cei "zece mii de monahi", din mănăstirile Palestinei. 218

Din Egipt, monofizitismul s-a extins în Siria, Mesopotamia și Armenia, precum și în restul regiunilor de limbă arameică și arabă.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Ioan N. FLOCA, Dreptul canonic ortodox, legislație și administrație bisericească, vol. I, Edit. Inst. Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1990, pp. 338-339: "Catolicoșii".

La tradition Syriaque, Rencontre non officielle tenue sous les auspices de la Fondation Pro Oriente, Vienne, 24-29 juin 1994, extras din ISTINA, Paris, 1995, 160 p. (mai multi colaboratori)

Prin constituirea Bisericilor Nestoriene și Monofizite, la marginea Imperiului Romeu și pe cuprinsul celui Persan se mai poate constata un fenomen nereligios, determinat numai de factorii bisericești, *adică apariția Bisericilor Naționale*. Pe cuprinsul Imperiului Romeu acest fenomen este mult mai vechi, însă fără o notă etnică atât de pregnantă, după cum a fost cazul la monofiziți și nestorieni. Canonul 8 al Sinodului al III-lea Ecumenic de la Efes, din anul 431, consacră deja Autocefalia Bisericii din Cipru.<sup>219</sup>

Monofiziții erau și ei foarte dezbinați și divizați în diferite etnii (egipteană, siriană și armeană), curente și influențe.

Erau atât de dezbinați, încât foarte greu se puteau decide asupra vreunui candidat la funcția de Patriarh. Dar ce-i unea pe toți monofiziții deopotrivă, era ura împotriva Sinodului Ecumenic de la Calcedon, împotriva prescripțiilor imperiale de la Constantinopol și împotriva patriarhilor "melkiți", numiți, trimiși sau susținuți de împărat.

"Dar înşişi monofiziții au dat ocazie la o nouă frământare, căci patriarhul exilat Sever al Antiohiei şi Iulian din Halicarnas s-au înfruntat la Alexandria pe tema "stricăciunii" sau "nestricăciunii" trupului lui Hristos înainte de înviere. Severinii erau considerați "ftartolatri" pentru că acceptau stricăciunea trupului lui Hristos, iar iulianiștii erau denumiți "aftartolatri", pentru că apărau nestricăciunea trupului Domnului. Conflictul a continuat sub patriarhul severian **Teodosiu** și cel iulianist **Gaianus**."

Monofiziții sau miafiziții sirieni își au originea în populația de limbă arameică, care locuia în Mesopotamia și regiunile ei de graniță, adică între două mari imperii: Roman și Part sau Persan, acesta din urmă fiind înlocuit în secolul III, cu cel Sasanid. Sfâșierea unui grup etnic, între două imperii dușmane, a avut influențe nefaste asupra evoluției bisericești a poporului arameico-sirian. Pentru Creștinismul arameico-sirian, leagănul culturii, teologiei și literaturii acestui popor l-a constituit orașul Edessa. Dialectul est-sirian a devenit limba literară, în care s-a tradus Biblia și s-a scris întreaga teologie și literatură profană siriano-arameică, până târziu în evul mediu, când, și în regiunile amintite s-a impus limba arabă. Limba siriană, în perioada respectivă, a avut în Orient importanta pe care o detinea Limba latină în apusul Europei.

Şcoala Creştină din Edessa este mai veche chiar şi decât aceea din Antiohia. Acolo a studiat şi învățatul preot Lucian (240-312) din Antiohia. La sfârșitul secolului al IV-lea, Noul Testament era deja tradus în limba siriană, pe timpul când Biserica din familia antiohiană încă nu era divizată. Ceva mai târziu, această primă traducere a fost folosită şi de către Episcopul Rabbula al Edessei (412-435), pentru traducerea integrală a Bibliei în limba siriană (=arameică), numită Peşitta, devenit textul canonic pentru toți creștinii sirieni. Nu se știe încă precis cine a făcut primele traduceri ale Vechiului Testament în limba siriană. Cel puțin Pentateuhul, dacă nu întreg Vechiul Testament, trebuie să fi fost tradus de niște cercuri evreiești din Siria, pentru că bibliciștii au găsit unele asemănări ale textului cu Targumele evreiești.

Autocefalia ca principiu al organizării bisericești [în sensul inițial de "autonomie"], este mult mai vechi decât Sinodul Ecumenic de la Efes, din anul 431, fiind recunoscut prin canonul 34 Apostolic, precum și prin canonul 6 al Sinodului I Ecumenic, de la Niceea, din anul 325, precum și prin canonul 2 al Sinodului II Ecumenic, de la Constantinopol, din anul 381.

Luat din *Istorie Bisericească Universală* (redactată de Ioan Rămureanu, Milan Şesan şi Teodor Bodogae), vol. I (1-1054), ediția II, Bucureşti, 1975, Op.cit., p. 273.

Canonul Sfintei Scripturi era deja fixat cu mult înainte de anul 367, când Sfântul Atanasie cel Mare, Patriarhul Alexandriei (328-373), îl aminteşte în Scrisoarea lui festivă de Pasti.<sup>221</sup>

**Sf. Iacob Țanțalos**, zis **El Baradai** (de la **Barda'tha**, haina de păr de cal, cu care umbla, ca un cerșetor 500-578), Patriarhul **Sever** al Antiohiei (512-518, † 538) și călugărul **Ioan** de Hefaestos, ajuns ulterior episcop miafizit, au fost cei mai fanatici susținători ai monofizitismului în Siria, Mesopotamia și Orient.<sup>222</sup>

Adevăratul fondator al Bisericii Miafizite din Siria şi Mesopotamia a fost Iacob Baradai. De acolo, monofizitismul se va extinde încă, afectând şi Biserica Ortodoxă din Armenia. De la numele său – Iacob Baradai – Biserica miafizită din Siria şi Mesopotamia a şi primit numele de "Iacobită".

După anul 527 merge la Constantinopol, împreună cu proinpatriahul Sever al Antiohiei, primit fiind ca oaspeți ai împărătesei Teodora, pentru că era un ascet cu darul minunilor. Ceilalti monofiziti de vază au fost chemați în capitală, unde li s-a rezervat un castel ca un fel de "domiciliu forțat", susținuți însă și protejați de împărăteasă. Cu timpul, Iacob se va retrage într-o mănăstire din Constantinopol. A stat în capitala imperiului 15 ani, unde, prin anul 541, împreună cu încă doi preoți, a și fost hirotonit Episcop de Edessa, de către ierarhii din castelul sau domiciliul forțat al acestora, în Constantinopol, fixându-i-se jurisdicția asupra Asiei. Iacob, împreună cu Teodor de Bostra (pentru Palestina și Arabia) și încă un candidat, au fost hirotoniti întru arhiereu de către Teodosie al Alexandriei, Antim fost al Constantinopolului, Constanțiu fost de Laodiceea, Ioan din Egipt etc. Deghizat în haine de cerșetor, după hirotonirea întru arhiereu, va fugi din Constantinopol, cutreierând astfel Asia Mică, Siria și Mesopotamia, până în Persia. Peste tot, pe unde se simțea nevoia, a numit și hirotonit preoți. Cu timpul au mai fost hirotoniti și alți episcopi monofiziti, atât în Egipt, cât și în Siria, Arabia, Palestina etc., constituindu-se încet o ierarhie aparte, paralelă cu cea melchită sau ortodoxă si, pe cât posibil, cu sediul în aceleași localități: o dublare a ierarhiei, cum se întâmpla la fiecare sciziune sau ruptură bisericească.

Succesul monofiziților se explică și din cauza dezbinărilor din familia imperială: împăratul Justinian I (527-565) era un fidel apărător al Sinodului de la Calcedon, din anul 451, însă împărăteasa **Teodora**, soția lui, pe baza tezelor din **Henotikon** (din anul 482, al împăratului Zenon, 474-491) îi susținea pe monofiziți, atitudine justificată și din motive

Textul acestei scrisori formează **canonul** al **doilea** al Sf. Atanasie cel Mare, din Colecția de canoane ale Bisericii Ortodoxe. Acest canon este întregit sau confirmat și de către canonul 2 Trulan (692); 60 și 85 Apostolic; 24 din Cartagina, 419; 60 din Laodiceea, 343; canonul Sf. Grigorie de Nazianz † 389; canonul Sf. Amfilohie † 395.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Privitor la Biserica Siriană şi Creştinismul ortodox şi monofizit de acolo, vezi: Horst KLENGEL, SYRIEN zwischen Alexander un Mohammed. Denkmale aus Antike und frühem Christentum, Herold Verlag, Wien, München, 1987, 212 p., incl. 173 il., pl. şi hărți.

Hans HOLLERWEGER, Lebendiges Kulturerbe TURABDIN, Wo die Sprache Jesu gesprochen wird (trilingvä: germană, engleză, turcă);

Living Cultural Heritage Turabdin, Where Jesus' language is spoken;

Canli Kültür Mirasi Turabdin Isa Mesih dilinin konuşulduğu yer;

Unter Mitarbeit von Andrew PALMER und mit einer Einleitung von Sebastian BROCK, Freunde des Turabdin, Linz, 1999, 367 p., incl. Il., pl., hărți.

**SYRIEN. Von den Aposteln bis zu den Kalifen**, Wissenschaftliche Leitung und Redaction Erwin M. RUPRECHSTSBERGER, Stadtmuseum Nordico, Linz, 1993, Catalog al epoziției, 520 p., cu 530 il., color și alb-negru, pl. și hărți.

diplomatice, pentru a evita eventualele conflicte în masă și răscoale prin regiunile răsăritene și de graniță ale imperiului.<sup>223</sup>

#### [Anti]Patriarhii siro-monofiziți ai Antiohiei Catolicozatul sirian al Antiohiei

Actualmente, există peste 500.000 de credincioși în Siria, Liban, Turcia, Israel, Iordania, Irak, Europa, America etc. Peste un milion de credincioși se află în India. Catolicozat autocefal, cu Scaunul la Damasc, organizat în 27 de eparhii, cu cinci mănăstiri. Biserica este de rit sirian apusean, cu limbi liturgice: arameică, arabă, turcă, iar în India limba malayalam. Crăciunul îl sărbătoresc la 6 ianuarie, iar Sfintele Paști, împreună cu celelalte Biserici ortodoxe. 224

**Titulatura:** Sanctitatea Sa N. Catolicos Patriarh Siro-Ortodox al Antiohiei și al întregului Orient

**Sergiu**, fost la Tella, c. 557/558 – c. 561

Paul II, cel Negru, din Alexandria, 564 – 567, se retrage la Constantinopol, † 584

#### Sedisvacanță, 567 - 581

Petru III, al Calliniciei, de Ragga, 581 – 591

Iulian I, mai 591 – 1 octombrie 594

Atanasie I, Gammolo (Cămilarul), 595 – 631

Ioan I, Sedrarum, 631 – 14 decembrie 648

**Teodor**, 648 – 667

**Severus II**, bar Masqeh, 668 – 680 sau 684?

#### Sedisvacanță, 681 - 683

Atanasie II, Baladensis, 684 – 11 septembrie 687

Iulian II, noiembrie 687 – 708

**Ilie**, 709 – 3 octombrie 722

**Atanasie III**, aprilie 724 – 740

Ioan II, (Iwanis I, Yohanna?), 740 – octombrie 754

#### Isac,? -?, 755, Antipatriarh

Atanasie, Sandalaya, 755/756 – 758/759, Antipatriarh

**Gheorghe I**, fost la Be'eltân, Baaltanensis, 758 – 790 (a fost închis 9 ani: 768-777)

Ioan (II?), fost al Callinicei, 758/759 – 763/764, Antipatriarh

David, fost la Dara, 763/764 – înainte de 777, Antipatriarh

**Iosif**, iunie 790 – ianuarie 792

Chiriac, de Takrit, august 793 – 16 august 817

Abraham/Ibrahim, 808 – 837, Antipatriarh

Dionisie I, fost la Tellmahreh, iunie sau 1 august 818 – 22 august 845

Simion, 837 -?, Antipatriarh

Ioan III, 21 noiembrie 846 – 3 decembrie 873

Michele PICCIRILLO, L'Arabie chrétienne, Préface de Maurice SARTRE, Traduit de l'italien par Étienne Schelstraete et Marie-Paule Duverne, Éditions Mengès, Paris, 2002, 259 p., incl. Il., planuri, pl.

Ritul Bisericii Siro-Ortodoxe, miafizite, este prezentat în lucrarea: Andreas **HEINZ**, **Feste und Feiern im Kirchenjahr**, **nach dem Ritus der Syrisch – Orthodoxen Kirche von Antiochien (M·ad·dono**), Paulinus Verlag, Trier, 1998, 475 p. [Sophia, Quellen östlicher Theologie, Band 31, Editor Andreas Heinz].

#### Zebinas,? -?, Antipatriarh

#### Sedisvacanță cinci ani, 873-878

**Ignatie II**, 5 iunie 878 – 26 martie 883

#### Sedisvacanță, 883 - 887

Teodosie, Romanos de Takrit, 5 februarie 887 – 1 iunie 896

**Dionisie II**, 23 aprilie 897 – 18 aprilie 909

Ioan IV, Qurzahli, 21 aprilie 910 – 30 noiembrie 922

**Vasile I**, 15 august 923 – 25 martie 935

**Ioan V**, 28 august 936 – 3 iulie 953

Ioan VI, / Iwanis II, Yohanna?, "ex Columna Curzachel", 18 iulie 954 – 31 ianuarie 957

**Dionisie III**, 28 noiembrie 957 – 2 iunie 961

**Abraham I**, 25 mai 962 – 4 martie 963

#### Sedisvacanță, 963 - 965

Ioan VII, VI, Sarighta, 9 iulie 965 – 985

Atanasie V, zis și Lazăr, Salah, 21 octombrie 986 – 1002/1003

#### Sedisvacanță, 1002/1003 - 1004

**Ioan VIII**, VII, bar Abdoun, 6 iulie 1004 – 2 februarie 1033 (din anul 1029 fiind exilat pe muntele Ganos)

**Dionisie IV**, Jahja, de Hale, 1034 – 1044

#### Sedisvacanță cinci ani: 1044-1049

Ioan IX, VIII, Teodor, august 1049 – 24 mai 1057

**Atanasie VI**, Hale, 1058 – 1063

**Ioan X**, IX, bar Şuşan, Iosua, 1064 – 27 noiembrie 1072

Vasile II, 6 ianuarie 1074 – iulie 1075

Ioan XI, X, Abdoun, 1075 – în jurul anului 1095

#### Sedisvacanță 35 de ani: 1095-1130

#### **Antipatriarhi:**

**Dionisie V**, 7 aprilie 1077 – decembrie 1077

Sedisvacanță la Antipatriarhi, 1078 - 1080

**Iwanis III**, 1080 – 1082 sau 1084 – 1086

**Dionisie VI**, 1088 – 1090

**Atanasie VII**, Aboulfarage Bar-Kamor, 1 decembrie 1090 – 8 iunie 1129

**Ioan X?**, bar Mawdjono, 17 februarie 1130 – noiembrie 1137

Atanasie VIII, VII, Iosua Bar-Quetreh, 4 decembrie 1138 – 14 iulie 1166

Mihail I, cel Mare, 18 octombrie 1166 – 7 noiembrie 1199

Mihail II, 1200 – 1215, Antipatriarh

Atanasie IX, VIII, 19 decembrie 1199 – 1207

Ioan XI, 1208 – 1220

#### Sedisvacanță, 1220 - 1222

**Ignatie II**, III, David, 22 mai 1222 – 14 iunie 1252

**Dionisie VII**, 14 septembrie 1252 – 18 februarie 1261

Ioan XV, XII, bar-Maadani, 4 dec. 1252 - febr./mart. 1263, Antipatriarh

Ignatie III, IV, Arhimandrit al Mănăstirii Gavikata, 6 febr. 1264 – 17 nov. 1282

**Ignatie IV**, Philoxen I, Nemrud, Mitropolitul Melitenei, 2 februarie 1283 – începutul lunii iulie 1292

## Sciziunea Patriarhiei siro-monofizite de Antiohia, provocată de disputa privitoare la posturi: 1292-1509

#### a. Patriarhi sirieni occidentali,

#### 1. la Metilene-Siria, pe Eufrat (azi Malatya, în Turcia)

Constantin, în același timp Mitropolit de Metilene, noiembrie 1292 – noiembrie 1293

#### 2. la Cilicia, în Armenia Mică, în Turcia

**Ignatius**, **Mihail II**, Barsumas, fost Arhimandrit-Egumen al Mănăstirii Gavicatha, noiembrie 1292 – 7 decembrie 1312

**Ignatius**, **Mihail III**, Josue Barsusan, 1312 – 1349

**Ignatius**, **Vasile III**, Gabriel, 1349 – 1387

Ignatius, Philoxenos II, Scriitorul, fost Mitropolit al Damascului 1387 – 1421

Ignatius, Vasile IV, Şemun Manaamita, fost Episcop de Cargar, 1421 – 1445

#### b. Patriarhi sirieni orientali, în vechea Mesopotamie

#### 2. La Mardin, linia canonică

**Ignatius**, V – I, **Bar** – Vahib, 1 ianuarie 1293 – 15 aprilie 1332

Ignatius, VI – II, Ismael, Almaged,? 1332 – 4 iunie 1365

Ignatius, VII – III, Schahab, 1365 – ianuarie 1381

**Ignatius**, VIII – IV, **Abraham**, Bar-Garib, 1381 – 1412

**Ignatius**, IX – V, **Behena**, 1412 – 1455

Ignațiu, Behnam al-Hadli, 1445 – 1454

**Ignatius**, X – VI, **Chalaph**, 25 mai 1455 – 1484

**Ignatius**, (XIII) - XI – VII, **Ioan**, Bar – Sila, 1484 – septembrie 1493

**Ignatius**, Isa (Isus), 1484 -?, **Antipatriarh** 

**Ignatius**, XII – VIII, **Nuh** (Noe), al Libanului, 1493 – 28 iulie 1509

#### 3. la Tur Abdin

**Ignatius I**, **Sava**, de Salacha, 6 august 1364 – 1390

**Ignatius II**, **Josua**, Bar-Muta, 1390 – înspre anul 1412, alungat de vizir, † 1421

**Ignatius III, Masud**, 1412 – 1420

**Ignatius IV**, **Henoch**, 1421 – 1446

**Ignatius V**, **Coumas**, Philoxenus, 1446 – 1455

Ignatius VI, Josua, Vasile, 1455 – 1466

Ignatius VII, Aziz, Bar-Sabta, 1466 – 1489

Ioan, Bar-Couphar, 1489 – 22 februarie 1493

Şaba, 1489 -?, Antipatriarh

Ignatius VIII, Masud, 1493-1495, paretisis, ultimul patriarh cu titlul de Tur Abdin

Ignațiu, Jeșu I, 1509 – 1512, continuă linia canonică de Mardin

**Ignațiu**, **Iacob I**, 1512 – 1517

**Ignațiu**, **David I**, 1517 – 1520

**Ignațiu**, **Abd-Allah I**, 1520 – 1557

Ignatiu, Nemet Allah I, 1557 – 1576

**Ignațiu**, **David II**, Şah, 1576 – 1591

**Ignațiu**, **Pilat I**, 1591 – 1597

Ignațiu, Hadajat Allah, 1597 – 1639

**Ignațiu**, **Simon I**, 1640 – 1659

Ignațiu, Ieșu II, Qamșeh, 1659 – 1662

Prima dezbinare uniată a sirienilor, 1662

Ignațiu, Abdul Masih I, 1662 – 1686

Ignatiu, Gheorghe II, 1687 – 1708

**Ignatiu**, **Isaak Azar**, 1709 – 1722

Ignațiu, Schukr Allah II, 1722 – 1745

Ignațiu, Gheorghe III, 1745 – 1768

Ignațiu, Gheorghe IV, 1768 – 1781

Ignatiu, Matei, 1782 – 1817

Ignațiu, Junan, 1817 – 1818

**Ignațiu**, **Gheorghe V**, 1819 – 1837

**Ignațiu**, **Elias II**, 1838 – 1847

**Ignațiu**, **Iacob II**, 1847 – 1871

Ignațiu, Petru IV, 1872 – 1894

Ignațiu, Abdul Masih II, 1895 – 1905

**Ignațiu**, **Abd-Allah II**, 1906 – 1915

**Ignatiu**, **Elias III**, 1917 – 1932

**Ignațiu**, **Afram I**, Barsoum, 1933 – 1957

**Ignatiu, Iacob III,** 1957 – 1980

Ignatiu, Zakka I, Iwas, 1980 –

## 4. [Anti]Patriarhii Maroniți de Antiohia, monoteliți din anul 687-707, uniți cu Roma, din anul 1182, respectiv 1215

Astăzi, Biserica Maronită numără peste trei milioane de suflete, răspândite în **Liban**, Siria, Cipru, Europa, Egipt, Australia, Nordul și Sudul Americii, cu Scaunul Patriarhal la Bkerke, lângă Beirut, în Liban. <sup>225</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Pentru maroniți vezi, Dietmar W. **WINKLER** – Klaus **AUGUSTIN**, **Die Ostkirchen**, Op. cit., pp. 97-98.

Actualmente Patriarhia este organizată în 15 eparhii, nouă în Liban și șase în diaspora, cu o universitate la Kaslik și o Facultate de teologie, pe lângă Universitatea din Beirut. Din anul 1584, maroniții dispun și de un seminar în Roma. Ritul maronit este foarte latinizat, de origine sirian-apusean, cu limbi liturgice arabă și arameică siro-apuseană. 226

Titulatura: Prea Fericirea Sa N. Patriarhul Antiohiei și al Maroniților.

Grupa etnică a acestei Biserici de etnie siriano-arameică, stabilită inițial în Mesopotamia de Sus, azi nordul Siriei, se consideră adeptă a tradiției Sf. **Maron** († 410), care, ulterior i-a conferit și numele: **Maronită**. Maron, însemnând în siriană **Marunôye**, în arabă **Mavarinah**, în latină **Marcus**. Sf. Maron a fost contemporan cu Sf. Ioan Gură de Aur (344/354 – 407). Leagănul grupării etnice și bisericești maronite a fost Mănăstirea **Beth Maron**, situată în apropiere de localitatea antică Apamea, în nordul Siriei, lăcaș distrus de musulmanii sirieni, în anul 925.

Maroniții au fost inițial monofiziți, de care s-au separat, după adoptarea ideilor monotelite, erezie condamnată de Sinodul VI Ecumenic, sau 1. Trulan, de la Constantinopol, din anul 680-681. Monotelismul susținea că Mântuitorul Iisus Hristos a avut două naturi – divină și umană – *dar numai o singură voință divină*.

În timpul disputelor christologice din secolele V-VI, maroniții au optat pentru teologia de la Calcedon, dar legătura lor cu monofizitismul de sorginte siriană era o reacție de solidaritate a sirienilor și arabilor creștini, împotriva populației grecești și a ierarhiei acesteia din zonă, adică și cu Patriarhia Rum Ortodoxă a Antiohiei. Istoria Maroniților este strâns legată de aceea a Patriarhiei Antiohiei.

Din cauza invaziei perşilor în Siria, Tronul Antiohiei a rămas vacant, din anul 609, până în anul 639.

#### Locotenența Patriarhală o prelua în mod automat Patriarhul Ecumenic.

Excomunicați de Părinții Sinodului VI Ecumenic, persecutați de musulmani, dar și de creștinii ortodocși, precum și de creștinii monofiziți sirieni, după anul 681, clerul și populația maronită și-a îndreptat atenția spre Biserica Persiei, adică spre Biserica Asirienilor, numită și "Nestoriană", pentru a-și asigura o protecție canonică și de jurisdicție. Biserica Persiei, însă, nu le putea oferi acoperire canonică din două motive: întâi din cauza ereziei, în al doilea rând, din cauza aversiunii împotriva creștinilor, pe care o aveau califii din dinastia siriană a Omeazilor, din Damasc, care, între anii 661-749 guvernau și fostul Imperiu Persan.

În această situație, maroniții, profitând de sedisvacanța Antiohiei, și-au ales un Patriarh propriu, în persoana monotelitului Sf. Ioan Maron I (687-707). Urmașii în Scaun ai Sf. Ioan Maron I, până în anul 938, nu sunt cunoscuți nominal.

Precum s-a întâmplat și cu ceilalți eretici, împărații romei au încercat să le impună deciziile sinodale ale celor șapte Sinoade ecumenice, pe toate căile, nefiind excluse nici intervențiile de forță sau militare. O expediție militară a lui Justinian II (685-695 și 705-711), din anul 694, împotriva monotelitilor a eșuat, motiv pentru care, acestia au putut să-și păstreze

Liturghia şi ritul Bisericii Maronite a fost studiat de către: Andreas HEINZ, Die Heilige Messe nach dem Ritus der Syrisch-maronitischen Kirche, Paulinus Verlag, Trier, 1996, 365 p. [Sophia, Quellen östlicher Theologie, Band 28, Editor Andreas Heinz].

independența Bisericii lor. În anul 707, din cauza conflictelor cu Califul al-Valid I (705-715), monoteliții s-au retras în munții din jur. Câteva decenii mai târziu, în anul 759, aceștia au suferit o mare înfrângere din partea califilor abasizi (care au guvernat în perioada 749-861). După anul 925, adică după ce musulmanii sirieni au distrus Mănăstirea Sfântului Maron, monoteliții, sub conducerea Patriarhului lor, Ioan Maron II (938 -?) au emigrat în masă în Liban, unde trăiesc până astăzi.<sup>227</sup>

În secolul XII, maroniții s-au apropiat de cruciați (cele opt cruciade, 1096-1270) și din aceste contacte a evoluat unirea lor în masă cu Roma, în anul 1182, prin intermediul baronilor și clerului cruciadei a treia (1189-1192). Această Unire din anul 1182, din timpul păstoririi Patriarhului monotelit Petru III de Lehfed (1173-1199), a fost apoi perfectată la Roma, în anul 1215, sub urmașul acestuia, Patriarhul Ieremia I de Amchite (1199-1230), în timpul Conciliului IV Lateran și a pontificatului Papei Inocențiu III (1198-1216). Din anul **1445** (adică după Sinodul Florentin și în contextul acestuia), maroniții contează ca Biserică Orientală Unită cu Roma. Trei elemente trebuie remarcate la maroniti, în acest context:

- 1. Toate acțiunile întreprinse de maroniți s-au desfășurat în grup compact de cler și credincioși, acțiune de trib, foarte uniți și solidari, începând din secolul al VII-lea, până astăzi.
- 2. Unirea lor cu Roma, din anul 1182, perfectată în anul 1215, nu s-a făcut în conformitate cu deciziile canonului 9 al Conciliului Lateran IV, cu subordonarea ierarhiei latine a clerului şi ierarhiei unite, ci într-o formă "preflorentină", înainte de Sinodul Florentin, din anul 1439, cu ierarhie proprie, care avea jurisdicție teritorială, nu numai personală. Patriarhul şi-a păstrat prerogativele, beneficiind şi de instituția Sf. Sinod, ca în Biserica Ortodoxă sau a Vechilor Orientali.
- 3. Maroniții au fost supuși unui proces de latinizare a ritului, teologiei și disciplinei canonice, cum nu s-a mai întâmplat cu nici o altă Biserică Unită.

Evoluția ascendentă a maroniților, prosperitatea și relativa perioadă de liniște din timpul cruciadelor, aceștia au plătit-o foarte scump după anul 1260, când sultanii mameluci din Egipt (1250-1516), stăpânind Libanul, au declanșat persecuții asupra creștinilor, dar și asupra druizilor și a musulmanilor șiiți (de orientare iraniană, pentru că arabii sunt musulmani suniți). Şi sub stăpânirea otomană, maroniții au reușit să-și păstreze identitatea și independența bisericească. Situația lor s-a înbunătățit după anul 1638, când Regatul Franței s-a declarat protectorul tuturor catolicilor din Imperiul Otoman (deci și ai maroniților), precum au procedat mai târziu și țarii Rusiei, care s-au declarat protectorii ortodocșilor și ai Vechilor Orientali din Imperiul Otoman.

Din anul 1920, președintele Libanului, la insistența Franței, este un maronit. Astăzi, maroniții sunt una din cele trei grupe mari, etnice și religioase în Stat.

Minoritatea maronită din Cipru își are originea în emigranții din epoca cruciaților și după retragerea acestora din Orientul Apropiat.

Precum s-a întâmplat şi în anul 1690-1691 cu emigrația ilirică (sârbo- valacho, macedoneano, greco, albanezo, bulgară etc.), din Balcani, spre Regatul Ungariei, din Imperiul Habsburgic, sub conducerea Patriarhului Arsenie III, Cernoević (1674 – 1690), în conformitate cu invitația imperială din 6 aprilie 1690, cu fondarea Mitropoliei de Krušedol-Karlovac, ulterior de Karlovac, iar din 1848 Patriarhia de Karlovac. Astfel s-a ajuns şi la scindarea ierarhiei de PEĆ-IPEK (1690-1920).

#### Sf. **Ioan Maron I**, 687 – 707

•••••

Patriarhi necunoscuți nominal, N.,? -?

Ioan Maron II, 938 -?

Grigorie I,? -?

Stefan,? -?

Marcu,? -?

Eusebiu,? -?

**Ioan I**,? -?

**Iosua I**,? -?

**David**,? -?

Grigorie I,? -?

Theofelix,? -?

Iosua II,? -?

**Dumith**, Dimitrie?,? -?

Isaak,? -?

Ioan II,? -?

**Simon**,? -?

**Iosif I**, el Gergess, 1110 – 1120

**Petru I**, 1121 – 1130

**Grigorie II**, de Halate, 1130 – 1141

**Iacob I**, de Ramate, 1141 – 1151

**Ioan III**, 1151 – 1154

**Petru II**, 1154 – 1173

**Petru III**, de Lehfed, 1173 – 1199

#### Unirea cu Roma Veche, 1182, respectiv 1215, prin Patriarhii Petru III și Ieremia I

**Ieremia I**, de Amchite, 1199 – 1230

**Daniel I**, de Chamate, 1230 – 1239

**Ioan IV**, de Jaje, 1239 – 1245

**Simion I**, 1245 – 1277

Daniel II, de Hadchite, 1278 – 1282

**Ieremia II**, de Dmalsa, 1282 – 1297

**Simion II**, 1297 – 1239

**Ioan V**, 1339 – 1357

**Gabriel I**, de Hjula, 1357 – 1367

Ioan VI, 1367 – 1404

**Ioan VII**, de Jaje, 1404 – 1445

**Iacob II**, de Hadath, 1445 – 1468

**Iosif II**, de Hadath, 1468 – 1492

**Simion III**, de Hadath, 1492 – 1524

**Moise**, Akkari, de Baridi, 1524 – 1567

Mihail I, Rizzi, de Bkoufa, 1567 – 1581

Sarkis, Rizzi, de Bkoufa, 1581 – 1596

Iosif III, Rizzi, de Bkoufa, 1596 – 1608

**Ioan VIII**, Machlouf, de Ehden, 1608 – 1633

Gheorghe I, Omaira, de Ehden, 1633 – 1644

Iosif IV, Halib, de Akoura, 1644 – 1648

**Ioan IX**, Bawab, de Safra, 1648 – 1656

**Gheorghe III**, Rizkallah, de Bseb'el, 1656 – 1670

Ştefan, Douaihi, de Ehden, 1670 – 1704

Gabriel II, de Blaouza, 1704 – 1705

**Iacob III**, de Hasroun, 1705 – 1733

**Iosif V**, Dergham Khazen, de Ghosta, 1733 – 1742

Simion IV, Awad, de Hasroun, 1743 – 1756

Tobias, el Khazen, de Bekaat Kanaan, 1756 – 1766

Iosif VI, Ştefan, de Ghosta, 1766 – 1793

**Mihai II**, Fadel, de Beirut, 1793 – 1795

Filip, Gemajel, de Bikfaja, 1795 – 1796

Iosif VII, Tajan, de Beirut, 1796 – 1808

**Ioan X**, Helou, de Ghosta, 1808 – 1823

Iosif VIII, Hobeiche, de Sahel Alma, 1823 – 1845

Iosif IX, Raji el Khazen, de Ajaltoun, 1845 – 1854

Paul I, Massaad, de Achkout, 1854 – 1890

**Ioan XI**, Hage, de Dlebta, 1890 – 1898

Elias, Hoajek, de Helta, 1898 – 1931

**Antonius I**, Arida, de Becharre, 1931 – 1955

**Paul II**, Meouchi, de Jezzine, 1955 – 1975

**Antonius II**, Khoraisch, de Ain Ebl, 1975 – 1986

Nasrallah, Petru Sfeir, de Raifoun, 1986 –

## 5. [Anti]Patriarhii melkiți uniți ai Antiohiei, din anul 1724 <sup>228</sup>

N-au fost suficiente islamizările forțate ale creștinilor orientali, cu toată gama lor de suferințe și măceluri în masă, de după anul 632, pentru ca în mileniul al doilea să vină și cruciații, apoi misionarii romano-catolici (capucini, franciscani, dominicani, iezuiți etc.), care,

Pentru numerotare, trebuie avut în vedere că ierarhii fiecărei sciziuni bisericești se consideră urmași legitimi ai celor de dinainte de ruptura canonică. În acest caz, patriarhii, mitropoliții și episcopii monofiziți se consideră urmașii legitimi ai celor ortodocși de dinainte de despărțirea canonică, uniții (ortodocși și vechi orientali) se consideră urmașii legitimi ai celor din Biserica de care s-au rupt.

în loc să-și concentreze acțiunile pentru protejarea Bisericii Orientale și misionarea necreștinilor din Orient, s-au repezit asupra creștinilor Ortodocși și Vechi Orientali, ca lupii în staulul oilor, sfâșiindu-i și mai adânc într-o gamă întreagă de confesiuni și minipatriarhate, pentru ca dezbinările să fie "desăvârșite", sigure și de durată. Cel mai mult afectată de aceste acțiuni a fost Patriarhia Ortodoxă istorică a Antiohiei sau Patriarhia Rum-Ortodoxă (adică Patriarhia Romeică, a patra, din sistemul Pentarhiei), cunoscută și sub numele de Patriarhia Ortodoxă Melkită, din care, astăzi n-a mai rămas decât o umbră.

Conflictul și concurența dintre cele două orașe siriene, Damasc și Aleppo au constituit motivul imediat și exterior, exploatat de către romano-catolici, pentru câștigarea unei minorități rum-ortodoxe, adică melkite, dispuse să accepte unirea cu Roma.

Acțiunile uniatiste pentru melkiți s-au declanșat după moartea Patriarhului Atanasie III, Dabbâs (ales a doua oară în mod canonic, ianuarie 1720 – 13/24 iulie 1724) al Antiohiei, în septembrie 1724. În Aleppo, la data de 17/28 septembrie 1724, s-a ținut Sinodul elector, care l-a ales Patriarh pe ieromonahul cipriot Silvestru (17/28 septembrie 1724 – 13/24 martie 1766). Două zile mai târziu, pe data de 19 sept./1 oct., în Damasc s-a ținut un alt Sinod electoral, format din ierarhi pro-catolici, care l-au ales Patriarh pe Chiril VI (19 septembrie/1 octombrie 1724 – 8/19 iulie 1759), dispus să accepte planurile uniatiste ale Romei Vechi. Autoritățile otomane l-au recunoscut pe Silvestru ca Patriarh legitim, iar Chiril VI a fost excomunicat, fiind obligat să plece în exil, în afara granițelor Imperiului Otoman, fixându-și Scaunul la Mănăstirea Sotiriu, din Sidon, aproape de Beirut, în Liban. În anul 1729, Papa Benedict XIII (1724-1730) a recunoscut alegerea lui Chiril VI, a acceptat trecerea lui la Catolicism, trimitându-i Pallium, precum primesc în Biserica Latină arhiepiscopii, cu eparhii sufragane, adică pentru demnitatea mitropolitană. Din cauza emigrării grecilor, sirienilor și arabilor și ca urmare a actiunilor prozelitiste uniate, de prin anul 1772 au început să existe credincioși melkiți uniți și în zona de jurisdicție a Patriarhatelor Ortodoxe de Alexandria și Ierusalim, motiv pentru care Patriarhul unit melkit al Antiohiei, din anul 1838, a primit drept de jurisdicție teritorială și asupra uniților melkiți din acele părți. Din anul 1838, se intitulează "Patriarh al Antiohiei și al întregului Orient, al Alexandriei și al Ierusalimului". Din anul 1848, turcii au acceptat și recunoscut Biserica Melkită, pe cuprinsul Imperiului Otoman, Patriarhul putând să-si mute Scaunul, de la Sidon, la Damasc.

Şi melkiţii au fost supuşi procesului de latinizare sau romano-catolicizare, numai că au rezistat şi au luptat în mod deschis, pentru apărarea identităţii răsăritene a Bisericii lor, nu cum au procedat sau procedează încă şi astăzi românii uniţi, din România.

Un tribun al luptei împotriva latinizării Bisericii Melkite a fost și Patriarhul Melkit unit Grigorie II, Yousob, Youssef (29 septembrie 1864 – 13 iulie 1897), care a participat și la sesiunile Conciliului I Vatican (1869-1870). Acest Sfânt Patriarh a îndrăznit să protesteze în cadrul sesiunilor conciliare, nu numai împotriva Constituției "Pastor Aeternum" (care, împreună cu textele Conciliare, definea infailibilitatea Papală), ci și a latinizării sistematice a uniților. Din acest motiv, Papa Pius IX (1846-1878) a dispus să i se înfățișeze, pentru a da

socoteală de atitudinea lui protestatară. În momentul în care Patriarhul a îngenuncheat în fața tronului pe care stătea Papa, acesta i-a pus piciorul pe capul acoperit cu potcap și camilafcă, în semn de batjocoră, reproșându-i atitudinea nonconformistă pe care a avut-o. La Conciliul II Vatican (1962-1965), un alt Patriarh unit melkit, Maximos IV, Saigh (1947-1967), în timpul sesiunilor conciliare s-a pronunțat în mod vehement împotriva tuturor acțiunilor directe sau indirecte de latinizare a tuturor uniților. Lui îi aparțin și cuvintele profetice, potrivit cărora, în momentul în care se va realiza unitatea Bisericii, ruptă în anul 1054, Biserica sa Unită Melkită va fi cea dintâi, care se va reintegra în jurisdicția Patriarhiei Ortodoxe a Antiohiei, așa după cum era până în anul 1724. 229

Astăzi, melkiții uniți numără 1.284.000 de suflete, cu 26 de eparhii, în Siria, Liban, Israel, Egipt, Iordania, Europa, Australia, America etc.<sup>230</sup>

**Chiril VI**, Tânâs, 19 septembrie/1 octombrie 1724 – 8/19 iulie 1759

Atanasie IV, Jaouhâr, 8/19 iulie 1759 – 20 iulie/1 august 1760

Maximos II, Hakim, 20 iulie/1 august 1760 – 4-15 noiembrie 1761

**Theodosios V**, Dahhân, 13-24 decembrie 1761 – 30 martie/10 aprilie 1788

Atanasie IV, Jaouhâr, 15/16 febr. 1765 – 1768, Antipatriarh

Atanasie IV, Jaouhâr, canonic, 24 aprilie/5 mai 1788 – 21 noiembrie/2 decembrie 1794

Kyrillos VII, Siâj, 30 noiembrie/11 decembrie 1794 – 26 iulie/6 august 1796

**Agapios II**, Matâr, 31 august/11 septembrie 1796 – 21 ianuarie/2, 11 februarie 1812

Ignatie IV, Sarouf, 9-21 februarie 1812 – 6-18 noiembrie 1812

Atanasie V, Matâr, 14 august 1813 – 8-20 noiembrie 1813

Makarios IV, Tawil, 29 noiembrie/10 decembrie 1813 – 3-15, 10 decembrie 1815

**Ignatie V**, 28 iunie/10 iulie 1816 – 13-25 martie 1833

Maximos III, Mazlum, 24 martie/6 aprilie 1833 – 11-23 august 1855

Clement, Bahout, 20 martie/1 aprilie 1856 – 24 septembrie 1864

Grigorie II, Yousob, Youssef, 29 septembrie 1864 – 13 iulie 1897

Petru IV, Jaraîjîri, 24 februarie 1898 – 24 aprilie 1902

Kirillos VIII, Chiril VIII, Jahâ, 28 iunie 1902 – ianuarie 1916

**Demetrios**, Oâdi, 29 martie 1919 – 1925

Kirillos IX, Mughabghab, 1925 – 1947

**Maximos IV**, Saigh, 1947 – 1967

**Maximos V**, Hakim, 1967 – 2000

Gregorios III, Loutfi Laham, 2000 –

Pentru melkiţii uniţi, vezi Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Ein Leitfaden, mit Beiträgen von Grigorios Larentzakis und Philipp Harnoncourt, Hgg. Im Auftrag von Pro Oriente – Sektion Graz, aus Anlaß der Zweiten Europäischen Ökumenischen Versammlung, Andreas Schnider – Verlagsatelier, Graz, 1997, pp. 100-101.

Pentru lista Patriarhilor uniți melkiți, vezi Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, Op. cit., pp. 585-586.

# 6. [Anti]Patriarhi sirieni uniți, cu titlul de Antiohia (1662-1702 și din 1783)

Aproximativ 150.000 de suflete apartin acestui Patriarhat, dispersati prin întreaga lume, nu numai în regiunile istorice ale acestei Biserici: Siria, Irak, Liban etc. Patriarhia aparține grupei bisericești antiohiene de rit apusean, cu limbă liturgică arabă, pe alocuri (nordul Irakului și estul Siriei) cultivându-se încă și limba originară arameică. Contacte ale ierarhiei și clerului sirian cu Roma s-au înregistrat încă din secolele XII-XIII. În anul 1626 au început iezuiții și franciscanii să întreprindă misiuni și prin zona populată de sirienii monofiziți. În anul 1662, fiind Scaunul Catolicosului Siro-Ortodox vacant, iezuiților le-a succes intervenția la Sultan, pentru a recunoaște ca Patriarh al Sirienilor (al tuturor sirienilor, deci și al celor "ortodocși", recte monofiziți), pe arhiepiscopul sirian Andrei Akhidjian (1662-1677), care, la scurt timp după hirotonirea întru arhiereu, a fost ademenit la uniație, de către iezuiți. Planurile iezuiților n-au avut efectul sperat, pentru că sirienii ortodocși (adică monofiziți), au ales un Catolicos pentru ei, în persoana lui Ignatiu, Abdul Masih I, 1662-1686, iar Patriarhul unit Andrei a fost obligat să fugă în Liban. Urmașul Patriarhului Andrei a fost unitul Ignatius Petru VI Chaahbadine (1677 – 1702), rezident și el în Liban, după moartea căruia, în anul 1702, unirea cu Roma a sirienilor s-a spulberat. În anul 1774 a fost câștigat pentru uniație Arhiepiscopul sirian de Aleppo, Mihail Garveh (1781-1800), numit Patriarh în anul 1781, numai că a trebuit să fugă și el în Liban, deoarece otomanii nu-l recunoșteau ca Patriarh unit. Din anul 1781, succesiunea Patriarhilor uniți sirieni a fost neîntreruptă, dar abia în anul 1830 au fost recunoscuți de turci ca "Millet", adică comunitate confesională legală, în Imperiul Otoman. Scaunul Patriarhal era între anii 1781-1830, în Beirut, apoi în Aleppo (1830-1850), apoi la Mardin în Anatolia (1850-1911), la Mossul (1911-1920), din nou la Beirut, din anul 1920, până astăzi.<sup>231</sup>

#### Prima Unire, în anul 1662

**Ignatius**, **André** Akhidjan, 1662-1677, în Liban **Ignatius**, **Petru VI**, Chaahbadine, 1677-1702, în Liban

#### A doua Unire, în anul 1774, respectiv 1781

**Ignatius**, **Mihail III**, Jarweh, Arhiepscop siro-monofizit de Aleppo, 1781-1800, s-a convertit la catolicism, a fost ales Patriarh, după care a trebuit să fugă în Liban

**Ignatius**, **Mihail IV**, 1802 – 1810 **Ignatius**, **Simion II**, 1814 – 1818

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Pentru sirienii uniți, vezi Dietmar W. **WINKLER** – Klaus **AUGUSTIN, Die Ostkirchen**, Op. cit., p. 119.

Ignatius, Petru VII, Jarweh, 1820 – 1851

**Ignatius**, **Antoun I**, 1853 – 1864

**Ignatius**, **Filip**, 1866 – 1874

Ignatius, Gheorghe V, 1874 – 1891

**Ignatius**, **Behnam II**, 1893 – 1897

**Ignatius**, **Efrem II**, Rahmani, 7 octombrie 1898 – 7 mai 1929

Ignatius, Gabriel I, Tappouni, 24 iunie 1929 – 29 ianuarie 1968, din 1935 Cardinal

**Ignatius**, **Antonie II**, Hayek, 10 martie 1968 – 23 iulie 1998

**Ignatius**, **Moussa** (Moise) **I**, Daoud, 13 octombrie 1998 – 8 ianuarie 2001, din anul 2000 Prefect al Congregației pentru Bisericile Orientale din Roma, din anul

2001 Cardinal al Curiei Romane

Ignatius, Petru VIII, Abdel-Ahad, 16 februarie 2001 –

### 7. Biserica Armeano-Gregoriană

Biserica Sfintei și de viață dătătoarei Cruci 232

Catolicos, din anul 420, titlul întâistătătorului Bisericii Persiei, iar din anul 424 Catolicos-Patriarh (desigur că acest titlu este o interpolare târzie, deoarece titlul de patriarh a fost atestat abia la 451, la Sinodul Ecumenic de la Calcedon), recte Catolicos-Mitropolit. Termenul de "Catolicos" nu are nici o legătură cu semnificația lui confesională actuală, de "catolic", adică universal, general. Etimologia este aceeași, dar semnificația este alta: substituit general; exarh; vicar al Patriarhului Antiohiei în ținuturi îndepărtate; delegat al Patriarhului, acolo, unde acesta nu poate exersa jurisdicția în mod direct; "Episcopus in laterae" (episcop în sau "pentru" depărtare, în ascuns, în secret, pus la adăpost, acoperit canonic etc.). În Biserica Persiei, termenul de "catolicos" (preluat ulterior și de georgieni, de armeni și de sirienii monofiziți, inclusiv ramura indiană a Sf. Toma) are întelesul de "căpetenie generală" a Bisericii, indiferent de rangul pe care, ierarhul respectiv îl poartă: episcop, arhiepiscop, mitropolit, patriarh. Titlul este specific Bisericilor locale sau naționale, care au fost sub jurisdicția Patriarhiei Antiohiei (Persia, Georgia, Armenia, Sirienii monofiziți) și s-au aflat tot timpul ori au ajuns ulterior, din cauza oscilării granițelor Imperiului Romeu, în afara frontierelor acestuia. Acest titlu, de "catolicos" a mai fost conferit și Mitropolitului de Efes, dar din alte considerente, decât acelea menționate pentru Patriarhia Antiohiei. Drepturile și insignele arhierești ale catolicoșilor sunt egale cu acelea ale patriarhilor, doar din punct de vedere onorific ei urmează la rând, după patriarhi. 233

O sinteză a istoriei politice, culturale, bisericești și de artă armeană, oferă lucrarea: Jean-Michel **THIERRY**, **Armenien im Mittelalter**, Aus dem Französischen übersetzt und für das Deutsche bearbeitet von Hermann **Goltz**, Schnell+Steiner Zodiaqve Verlag, Regensburg, 2002, 361 p., incl. il., pl. și hărți.

Ioan N. **FLOCA**, *Dreptul canonic ortodox*, *legislație și administrație bisericească*, vol. I, Edit. Inst. Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1990, pp. 338-339: "Catolicoșii".

Biserica Armeană Gregoriană, ține de grupul Bisericilor monofizite, myafizite sau precalcedoniene, astăzi numărând peste 6 milioane de credincioși, răspândiți în Armenia, Liban, Siria, Turcia, Iran, Europa, America, Australia etc. <sup>234</sup>

#### Schema actuală a Bisericii Armene Gregoriene ar fi următoarea:

- 1. **Etşmiazin**, în Armenia, lângă Erevan sau Jerewan, actuala capitală a Republicii Armene, **Patriarhia Catolicosatul suprem al tuturor Armenilor**, Autocefal, cu 20 de eparhii și 7 mănăstiri; Sanctitatea Sa Karekin II Nersessian, Patriarh-Catolicos Suprem al tuturor Armenilor, din anul 1995;
- Antelias, în Liban, Catolicosatul de Sis, în Cilicia, localizată în Turcia de sud-est, autonom, cu şapte eparhii şi o mănăstire; Sanctitatea Sa Aram I Keşişian, Catolicos Armean de Sis, în Cilicia, din anul 1995;
- 3. **Ierusalim**, autonom, cu trei eparhii şi cinci mănăstiri; Sanctitate Sa Torkom II Manoogian, Patriarh Armean al Ierusalimului, din anul 1990;
- 4. **Constantinopol**, autonom, cu patru eparhii și o mănăstire; Sanctitatea Sa Mesrob Mutafyan, Patriarhul Armean al Constantinopolului, din anul 1999.

#### Biserica Unită Armeană,

de după a doua Unire cu Roma, din anul 1740/1742, prima Unire având loc în anul 1097, prin Sinodul Unionist din Tarsus, dizolvată în anul 1361, prin Sinodul Antiunionist, din Sis

Actualmente există aproximativ 150.000 de armeni uniți cu Roma, răspândiți în Liban, Aleppo-Siria, Europa, adică în diaspora din lumea întreagă, și organizați într-o **Patriarhie, cu Scaunul de Cilicia, rezident în Bzommar**, Beirut, Liban, din anul 1928. Actualmente, Biserica Unită Armeană este condusă de Sanctitatea Sa **Hovhannes Bedros al XVIII-lea**, Kasbarian, Patriarh al Ciliciei și al Armenilor, din anul 1982.

De Biserica Unită Armeană ține și Congregația monahală a **Mechitariștilor**, fondată de Mehitar din Sebaste (1676-1749), în anul 1701, la Constantinopol, cu regula Sf. Antonie, Ordin confirmat de Papa Clemens XI, în anul 1705, însă cu regula Sf. Benedict de Nursia, ca si cum ar fi fost un ordin romano-catolic...!

În anul 1773, comunitatea mechitariștilor s-a stabilit pe insula San Lazzaro, unde au desfășurat activitate tipografică. În anul 1807, din cauza răboiului napoleonian, mechitariștii au fugit de pe insula San Lazzaro, stabilindu-se la Viena, unde au rămas până în ziua de astăzi.

#### Patriarhia – Catolicozatul Suprem de la Etşmiazin <sup>235</sup>

Sf. **Tadeus, Apostolul**, 43 – 66

Sf. Bartolomeu, Apostolul, 66 – 68

Pentru Biserica Armeană Gregoriană şi pentru armenii uniți, vezi: Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Op. cit., pp. 83-85 şi 120-121. Ilma REISSNER, GEORGIEN, Goldenes Vlies und Weinrebenkreuz, Erweiterte und aktualisierte Neuauflage von Georgien: Geschichte, Kunst, Kultur, Verlag, Der Christliche Osten, Würzburg, 1998, 307 p., incl. Il., pl., reprod., sinopse (prima ediție, Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1989); Istoria Bisericească a Armeiniei este prezentată pe coloană paralelă cu istoria Georgiei, vezi Sinopsa, pp. 276 - 295.

Erich RENHART – Jasmine DUM – TRAGUT (Hg. – editori), Armenische Liturgien, Ein Blick auf eine ferne christliche Kultur, herausgegeben im Auftrag des Österreichischen Liturgischen Instituts Salzburg, Graz – Salzburg, 2001, Schnider Verlag, 288 p. (mai mulţi colaboratori)

- Sf. **Zaharia**, 68 72
- Sf. Cementus, 72 76
- Sf. **Atrnerseh**, 77 92
- St. Muşe, 93 123
- St. **Şahen**, 124 150
- St. Şavarş, 151 171
- St. **Leontios**, 172 190
  - ? 190 240
- St. **Merozanes**, 240 270
  - ? 270 300
- St. Grigorie Luminătorul, Apostolul Armenilor, 301 325
- St. **Aristakes I**, 325 333
- St. **Vartanes**, 333 341
- St. **Husik**, 341 347
- **Pharen I**, 348 352
- **Narses I**, 353 373
- **Şahak I**, 373 377
- **Zaven**, 377 381
- **Aspurakes I**, 381 –386
- St. Sahak I, 387 436
- St. **Hovsep I**, 436 452
- **Melitus**, 452 456
- **Moise I**, 456 461
- St. **Kiud**, 461 478
- St. **Ioan I**, 478 490
- **Papken I**, 490 516
- **Samuel I**, 516 526
- **Muşe I**, 526 534
- **Şahak II**, 534 539
- **Hristofor I**, 539 545
- **Ghevond**, 545 548
- **Narses II**, 548 557
- **Ioan II**, 557 574
- **Moise II**, 574 604
- **Abraham I**, 604 615
- **Gomidas**, 615 628
- **Hristofor II**, 628 630
- Esra, 630 641
- Narses III, Constructorul, 641 661
- **Anastasie**, 661 667
- **Israel**, 667 677

**Şahak III**, 677 – 703

**Elias**, 703 – 717

St. Ioan III, Filosoful, 717 – 728

**David I**, 728 – 741

**Dertad I**, 741 – 764

**Dertad II**, 764 – 767

**Sion**, 767 – 775

**Isaia**, 775 – 788

**Ștefan I**, 788 – 790,

**Iov**, 790 – 791

**Solomon**, 791 – 792

**Gheorghe I**, 792 – 795

**Iosif I**, 795 – 806

**David II**, 806 – 833

**Ioan IV**, 833 – 855

**Zaharia II**, 855 – 876

**Gheorghe II**, 877 – 897

St. **Maşdots**, 897 – 898

**Ioan V**, Istoricul, 898 – 929

**Stefan II**, 929 – 930

**Teodor I**, 930 – 941

**Jeghişe**, 941 – 946

**Anania**, 946 – 968

**Vahan**, 968 – 969

**Ştefan III**, 969 – 972

Hacig I, 973 – 992

**Sarkis I**, 992 – 1019

**Petru**, 1019 – 1058

**Hacig II**, 1058 – 1065

Grigorie II, Filomartirul, 1066 – 1105

**Vasile**, 1105 – 1113

**Grigorie III**, 1113 – 1166

Sf. Narses IV, cel Bineplăcut, 1166 – 1173

Grigore IV, cel Tânăr, 1173 – 1193

**Grigore V**, 1193 – 1194

**Grigore VI**, 1194 – 1203

**Ioan VI**, cel Bogat, 1203 – 1221

**Constantin I**, 1221 – 1267

**Iacob I**, Dascălul, 1268 – 1286

Constantin II, Binefăcătorul, 1286 – 1289

**Ştefan IV**, 1290 – 1293

**Grigorie VII**, 1293 – 1307

**Constantin III**, 1307 – 1322

**Constantin IV**, 1323 – 1326

**Iacob II**, prima oară, 1327 – 1341

**Mechitar**, 1341 – 1355

**Iacob II**, a doua oară, 1355 – 1359

**Mesrob**, 1359 – 1372

**Constantin V**, 1372 – 1374

**Paul I**, 1374 – 1382

**Teodor II**, 1382 – 1392

**Garabed I**, 1393 – 1404

**Iacob III**, 1404 – 1411

**Grigorie VIII**, 1411 – 1418

**Paul II**, 1418 – 1430

**Constantin VI**, 1430 – 1439

**Grigorie IX**, 1439 – 1441

**Giragos**, 1441 – 1443

**Grigorie X**, 1443 – 1465

**Aristakes II**, 1465 – 1469, Patriarh coadjutor

Sarkis II, Purtătorul de Moaște, 1469 – 1474

**Ioan VII**, Deținătorul de Moaște, 1474 – 1484

Sarkis III, Celălaltul, 1484 – 1515

**Zaharia III**, 1515 – 1520

**Sarkis IV**, 1520 – 1536

**Grigorie XI**, 1536 – 1545

**Ştefan V**, 1545 – 1567

**Mihael**, 1567 – 1576

**Grigorie XII**, 1576 – 1590

**David IV**, 1590 – 1629

**Moise III**, 1629 – 1632

**Filip**, 1633 – 1655

**Iacob IV**, 1655 – 1680

**Eliazar**, 1681 – 1691

**Nahabed**, 1691 – 1705

**Alexandru I**, 1706 – 1714

**Asdvadzadur**, 1715 – 1725

**Garabed II**, 1725 – 1729

**Abraham II**, 1730 – 1734

**Abraham III**, 1734 – 1737

Lazăr, 1737 – 1751

**Mina**, 1751 – 1753

**Alexandru II**, 1753 – 1755

Şahak IV, 1755, ales, dar nehirotonit şi neîntronizat

Sedisvacanță, 1755 – 1759

**Iacob V**, 1759 – 1763

**Simion**, 1763 – 1780

**Luca**, 1780 – 1799

Iosif II, 1800, ales, dar nehirotonit şi neîntronizat

**David V**, 1801 – 1807

Daniel, 1802 – 1807, Antipatriarh

**Daniel**, canonic, 1807 – 1808

**Jeprem**, 1809 – 1830

**Ioan VIII**, 1831 – 1842

**Narses V**, 1843 – 1857

**Matias I**, 1858 – 1865

**Gheorghe IV**, 1866 – 1882

Sedisvacanță, 1882 – 1885

Magar, 1885 – 1891

**Magardici**, 1892 – 1907

**Matias II**, 1908 – 1910

**Gheorghe V**, 1911 – 1930

Sedisvacanță, 1930 - 1932

**Choren**, 1932 - 1938

Sedisvacanță, 1938 - 1945

**Gheorghe VI**, 1945 – 1954

Vasken I, 1954 – 1994

**Karekin I**, 1995 – 1999

**Karekin II**, 1999 –

### 8. Biserica Georgiei

sau Țara cu "lâna de aur" și Crucea de "viță de vie"

Catolicos, din anul 420, titlul întâistătătorului Bisericii Persiei, iar din anul 424 Catolicos-Patriarh (desigur că acest titlu este o interpolare târzie, deoarece titlul de patriarh a fost atestat abia la 451, la Sinodul Ecumenic de la Calcedon), recte Catolicos-Mitropolit. Termenul de "Catolicos" nu are nici o legătură cu semnificația lui confesională actuală, de "catolic", adică universal, general. Etimologia este aceeași, dar semnificația este alta: substituit general; exarh; vicar al Patriarhului Antiohiei în ținuturi îndepărtate; delegat al Patriarhului, acolo, unde acesta nu poate exersa jurisdicția în mod direct; "Episcopus in laterae" (episcop în sau "pentru" depărtare, în ascuns, în secret, pus la adăpost, acoperit canonic etc.). În Biserica Persiei, termenul de "catolicos" (preluat ulterior și de georgieni, de armeni și de sirienii monofiziți, inclusiv ramura indiană a Sf. Toma) are întelesul de "căpetenie generală" a Bisericii, indiferent de rangul pe care,

ierarhul respectiv îl poartă: episcop, arhiepiscop, mitropolit, patriarh. Titlul este specific Bisericilor locale sau naționale, care au fost sub jurisdicția Patriarhiei Antiohiei (Persia, Georgia, Armenia, Sirienii monofiziți) și s-au aflat tot timpul ori au ajuns ulterior, din cauza oscilării granițelor Imperiului Romeu, în afara frontierelor acestuia. Acest titlu, de "catolicos" a mai fost conferit și Mitropolitului de Efes, dar din alte considerente, decât acelea menționate pentru Patriarhia Antiohiei. Drepturile și insignele arhierești ale catolicoșilor sunt egale cu acelea ale patriarhilor, doar din punct de vedere onorific ei urmează la rând, după patriarhi. <sup>236</sup>

Sub jurisdicția și din cuprinsul Patriarhiei **Antiohiei** a evoluat doar **o parte** a Bisericii Ortodoxe a **Georgiei**, a Iviriei, a Iberiei, a Gruzinei; așezată fiind în Europa, în regiunea Caucazului; cu granițele ei istorice, între Marea Neagră și Marea Caspică. Numele țării, **Sakartvelo**, înseamnă în limba georgiană tinutul dintre Marea Neagră și Marea Caspică.

Din punctul de vedere al evoluției Creştinismului georgian, trebuie să ținem cont și de evoluția regională a țării: vestul Georgiei, era cunoscut sub numele istoric de **KOLCHIS** sau Kolhis, până la sfârșitul antichității (care pentru istoria bisericească, este marcat de Sinodul II Trulan, 691-692). Regatul de **Egrisi**, fondat în secolul VI, î.d.Hr., trebuie identificat cu regiunea sau provincia Kolchis. Aici, în Kolchis, se crede că s-ar fi păstrat și aflat și "lâna de aur" (de la berbecul de aur), pe care Iason și argonauții au dus-o înapoi în Grecia antică. Elenizată încă de grecii antici și coloniile acestora, Kolchis a rămas și în epoca bizantină în sfera de influentă și stăpânire romeică.

De la sfârșitul epocii antice, **Lazii** sunt continuatorii vechii populații kolchise, provincia numindu-se apoi Lazika, Lațica sau Lațike, în izvoarele bizantine, cu capitala la Pityous sau Pitsunda.

Provincia răsăriteană a Georgiei se numea **Iberia** sau **Iviria**, cu Regatul Kartli și centrul său istoric la Mtskheta sau **Mzcheta**, vechea capitală și centru bisericesc. În anul 1121 orașul Tbilisi sau Tiflis, din apropiere de Mzcheta sau Mtskheta, devine capitala Regatului Unit al Georgiei.<sup>237</sup>

La Sinodul local din **Ruis-Urbnisi**, în anul 1103, a fost confirmată și declarată "canonică", adică normativă legenda potrivit căreia teritoriul de jurisdicție al Bisericii Georgiene, ar fi fost misionat de către Sf. Apostol Andrei, cel întâi chemat de Mântuitorul Iisus Hristos. Mai mult, creștinii georgieni pretind și se mândresc afirmând că ei au ajuns în posesia Cămășii celei fără cusătură a Mântuitorului Iisus Hristos, la scurt timp după mărita Lui Înviere (Ioan 19,24). În realitate însă, creștinarea Georgiei: Iberia și Kolchis, au constituit un fenomen de lungă durată, cu întreruperi și noi impulsuri, în funcție de împrejurările istorice locale.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Ioan N. FLOCA, Dreptul canonic ortodox, legislație și administrație bisericească, vol. I, Edit. Inst. Biblic și de Misiune al B.O.R., București, 1990, pp. 338-339: "Catolicoșii".

Pentru istoria Geogiei, vezi: Ilma REISSNER, GEORGIEN, Goldenes Vlies und Weinrebenkreuz, Erweiterte und aktualisierte Neuauflage von Georgien: Geschichte, Kunst, Kultur, Verlag, Der Christliche Osten, Würzburg, 1998, 307 p., incl. Il., pl., reprod., sinopse (prima ediție, Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1989); Istoria Bisericească a Georgiei este foarte bine şi ştiințific reprezentată, vezi Sinopsa, pp. 276 - 295. Vezi şi Mariam LORDKIPANIDZE, Georgia in the XI – XII Centuries, Ganatleba Publishers, Tbilisi, 1987, 185 p.

Așadar, conform tradiției, în Iberia, primele misiuni creștine le-ar fi întreprins Sf. Apostol Andrei. Cert este însă, că au existat cel puțin două căi de pătrundere a Creștinismului în Georgia: 1. de la **Constantinopol**, spre Kolchis; 2. din **Antiohia**, via Cesareea Capadociei, prin legătura nemijlocită a Armeniei, încă Ortodoxă (adică neafectată de monofizitism), înainte de anul 451, spre Iberia sau Kartli; 3. ambele direcții au fost apoi stimulate de legătura puternică și de lungă durată a Bisericii Georgiei cu **Ierusalimul**, încă înainte de anul 430, când călugărul georgian pelerin, Petru Ivirul (409-490) a construit prima Mănăstire Georgiană în Cetatea Sfântă. Expresia acestei legături strânse, îndelungate și de profundă pietate, a ivirilor cu Ierusalimul, Biserica Sfintei Învieri sau a Sfântului Mormânt, ea fiind Mama tuturor Bisericilor din lume, se poate constata prin mai multe dovezi, dintre care menționăm doar două:

- Catolicosului-Patriarh al Georgiei cerea Sfântul şi Marele Mir de la Patriarhia Ierusalimului, chiar şi după declararea autocefaliei în anul 483, până târziu, în secolul al IX-lea. Patriarhul Sergiu al Ierusalimului (843-859) a întrerupt această tradiție.
- 2. Biserica Georgiei își avea rânduielile liturgice, în conformitate cu tipicul ierusalimitean, până târziu, în secolul al X-lea, cu Sfânta Liturghie a Sf. Apostol Iacob. Numai la presiunea Patriarhiei Ecumenice și în scopul stabilirii unității liturgice, Biserica Georgiei, în secolul al X-lea, a adoptat ritul catedral de la Sf. Sophia, cu tipicul constantinopolitan și cele trei Liturghii: a Sf. Vasile cel Mare, Sf. Ioan Gură de Aur, Sf. Grigorie cel Mare (Liturghia Darurilor înaintesfințite).

**Schematic**, Istoria Bisericii Ortodoxe, din Georgia – Kolchis/Lațika și Iberia/Kartli –, în conformitate cu cercetările din ultimii ani, preluate de noi, din **Synopse** sau **Sinopsa**, redactată de Ilma **REISSNER**, ar fi următoarea:<sup>240</sup>

În anul 325, 337? sau 350?, Creștinismul în Iberia/Kartli a devenit religie de Stat, grație activității misionare a călugărilor armeni și a sclavei de război, Sf. Nina, Creștina sau Luminătoarea, considerată Apostolul Ivirilor.

Acest lucru însemnează că în Iberia, Creștinismul a devenit religie de Stat, cu mult timp, înaintea Imperiului Romeu, unde Teodosie I cel Mare (379-395), care, în anul 391 a interzis toate cultele păgâne, decretând Creștinismul ca unică religie licită în Stat.

Sinodul I și II Ecumenic au confirmat dependența Bisericii din Iberia de Patriarhia Antiohiei.

Apostolul național al Bisericii din Iberia, este considerată în mod idilic, Sfânta Nina, de etnie armeană sau greacă, din zona Cezareei Capadociei?, care ajungând ca sclavă de război în Georgia, prin anul 320, a îngrijit un copil bolnav, atât de bine încât acesta s-a

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Dietmar W. **WINKLER** – Klaus **AUGUSTIN**, **Die Ostkirchen**, Op. cit., pp. 51-52.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Privitor la Istoria Bisericească a Georgiei, vezi: Lothar HEISER, Die Georgische Orthodoxe Kirche und ihr Glaubenszeugnis, Paulinus Verlag, Trier, 1989, 247 p., incl. XXXII pl. il.; mai vezi, Werner SEIBT şi Tamaz SANIKIDZE, Schatzkammer Georgien, Mittelalterliche Kunst aus dem Staatlichen Kunstmuseum Tbilisi, Editor şi org. Expoziției: Künstlerhaus Wien, 18. September bis 15. November 1981, 141 p. + 118 il.; Zaira SAMHARADZE, Povestiri din Georgia, Editura IRI, Bucureşti, 2001, 132 p.

Goldschmiedekunst und toreutik in den Museen Georgiens, editată de Alexander Dshawachischwili şi Guram Abramischwili, Leningrad, 1986, 250 p., incl. 238 il.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Ilma **REISSNER, GEORGIEN, Goldenes Vlies und Weinrebenkreuz**, Op. cit., pp. 276 – 295.

vindecat în mod miraculos. Vestea s-a răspândit cu mare vâlvă, încât a auzit și regina Iberiei sau Kartli, la care a trebuit să se înfățișeze, fiind și ea bolnavă. Sf. Nina i-a insuflat reginei încrederea în Dumnezeul creștinilor, Iisus Hristos, ajutându-o să se vindece. După câțiva ani, ajungând într-un impas și regele Mirian de Kartli ar fi apelat la ajutorul Sfintei. Drept multumită pentru ajutorul primit, regele Mirian, în anul 326, a cerut misionari creștini de la Împăratul Constantin cel Mare. Constantin cel Mare l-ar fi delegat pe Patriarhul Eustatie al Antiohiei (324-332), să meargă în Iviria, și să-l boteze pe regele de acolo Mirian? și poporul acestuia. Patriarhul Eustatie ar fi așezat în Iberia primul Episcop, Ioan al Georgiei, sufragan al Patriarhiei Antiohiei, asigurând prin aceasta și acoperirea canonică a noii Biserici Ortodoxe, din afara frontierelor bizantine. Din acest an 326, în Georgia, Creștinismul ar fi devenit religie de Stat. O viață criptocreștină și creștină, cu structuri mai mult sau mai puțin oficiale, au trebuit să existe în Georgia și înainte de Sf. Nina, adică înainte de anul 320-326. Astfel, din acest an începe epoca frumoaselor construcții de biserici de piatră în Georgia, amplificată în secolele ulterioare.<sup>241</sup> Arta românească deține și ea influente georgiene și armene, cel puțin la trei edificii: Mănăstirile de la Curtea de Arges (Biserica lui Manole, 1512-1517), Dragomirna (1606-1609) și Trei Ierarhi din Iași (1639). În conformitate cu deciziile sinodale de la Niceea (325) și Constantinopol (381) s-a confirmat statutul de dinainte al Bisericii Georgiene, ca fiind dependentă canonic de Biserica (recte Patriarhia) Antiohiei. Însă, o jurisdictie efectivă, asupra Bisericii Georgiene, Patriarhia Antiohiei n-a exersat niciodată, dependența canonică manifestându-se doar prin faptul că Patriarhul Antiohiei hirotonea s-au întroniza Catolicosul Bisericii Georgiene, dar numai până la jumătatea secolului al VIII-lea, când ierarhii Sinodului Bisericii Georgiei au obținut dreptul să-și hirotonească și să-și întronizeze ei Catolicosul.

În secolul IV a fost construită și mica Biserică din Mzcheta, alături de Mănăstirea Samtavro, care exista deja la data respectivă. Tot în Mzcheta a fost construită Mănăstirea cu bisericuta Nekresi.

În anul 364, împăratul Iovian (363-364) a fost constrâns să cedeze Iberia, Sasanizilor.

Prin Tratatul de pace, dintre Teodosie I cel Mare (379-395) și Şahul Persiei, Şapur III (383-388), din anul 387, Kolchis (Laţika de mai târziu) a rămas sub stăpânire bizantină, iar Iberia cu Regatul Kartli a devenit vasal al Perşilor.

Această divizare a teritoriului istoric georgian, a avut și urmări canonice. De pildă, din anul 451, conform canonului 28, Kolchis, alături de regiunile pontice, de Phasis (Poti) și Dioskurias, au rămas sub jurisdicția Constantinopolului, până în secolul al X-lea. Iberia/Kartli, în schimb, au fost lăsate în jurisdicția Antiohiei. Abia în secolul al X-lea a avut loc unificarea Bisericii Georgiene, când toate eparhiile au recunoscut autoritatea Catolicosului-Patriarh de la Mzcheta, din Iviria.

390-550, în limba georgiană s-a tradus Biblia și principalele cărți liturgice.

În anii 404-406 a fost inventat alfabetul armean, georgian și albanez (=azer), grație călugărului misionar armean Mesrop Mașoț (361-440), fapt care a deschis o perspectivă extraordinară de devoltare a limbii, culturii și teologiei georgiene.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> În luna februarie a anului 391, în Constantinopol, are loc interzicerea tuturor cultelor păgâne şi Teodosie I cel Mare decretează Creştinismul ca unică religie a Imperiului Roman, încă nedivizat; 395, Teodosius I (379-395) împarte Imperiul Roman: Flavius Arcadius (395-408) primeşte Orientul, cu capitala la Constantinopol, Flavius Honorius (395-423) primeşte Occidentul, cu capitala la Ravenna.

În anul 419, ierahii din Iberia au participat la Sinodul Bisericii din Persia, de la Seleukia - Ktesiphon.

Tot în secolul V a fost construită a doua Mănăstire Iviră, în Țara Sfântă, Sf. Gheorghe, din apropiere de Ierusalim (prima a fost construită în Orașul Sfânt, în anul 430).

În anul 455 a fost fondat orașul Tbilisi sau Tflisi, împreună cu reședința și catedrala întâistătătorului Bisericii din Iberia. Regele Iberiei-Kartli, Daci sau Dahi (522-534) a mutat capitala, de la Mtskheta, la Tbilisi.

În anul 483, are loc răscoala ivirilor, în frunte cu regele Wahtang Gorgasal (446-502), împotriva perșilor, încheiată cu Tratatul de pace cu Şahul Persiei. Este asigurată autonomia Regatului Iberiei, iar Biserica se separă de jurisdicția Bisericii Persiei.

Anul 483 înseamnă pentru Iberia anul autocefaliei, mai precis al eliberării ei jurisdicționale, de Biserica Persiei, chiar dacă această decizie politică și bisericească locală nu a obținut încă o recunoaștere canonică din partea Antiohiei sau a Constantinopolului. Biserica Iberiei avea în frunte un Catolicos-Patriarh, spre deosebire de armeni, unde există forma canonică de Patriarh-Catolicos, pentru că Biserica Armeană are mai muți Catolicoși.

491 și 525, georgienii, cei din Iberia, s-au declarat monofiziți, cultivând relații strânse cu Biserica Armeană, vecină.

506, Biserica Georgiei a participat la Sinodul monofizit al Bisericii Armene Gregoriene, de la Dwin.

523, Regele Țate de Lațika - Georgia de Apus - se botează, naș fiind împăratul Justin I al Constantinopolului (518-527). Acest eveniment va contribui la încheierea misiunii de încreștinare a locuitorilor din Lațika și la organizarea structurilor administrative bisericești. La mijlocul secolului al V-lea, Georgia de Apus era deja creștinată în întregime.

552 sau 556, Ierarhia georgiană a respins monofizitismul și a decis să nu mai participe la Sinoadele Bisericii Armene Gregoriene, de la Dwin. Respingerea monofizitismului se datorează și legăturilor strânse, pe care Biserica din Iviria și Kolchis le întreținea cu Ierusalimul, Athos, Sinai, Cipru, Bitinia etc., unde erau prezenți și călugări georgieni, care de timpuriu au tradus în limba georgiană opere de teologie și patristică ortodoxă, pentru a le pune la dispoziția Bisericii din patria lor de origine.

În secolul VI, georgienii din Iberia şi Kolchis-Laţika au continuat misiunile de încreştinare şi la popoarele vecine, din nordul Georgiei: alani, ţani, lazi, abasgi, pe ţărmul Mării Negre şi Caspice.

În jurul anului 600, Iberia recâştigă dreptul de autonomie, grație principelui local Ștefan I (590-607), care începe să bată monedă proprie și să construiască Mănăstirea Dzvari, lângă Mzcheta.

610, Catolicosul Kyrion I al Iberiei (595-610) a întrerupt intercomuniunea cu Biserica Armeană Gregoriană, acceptând deciziile de la Calcedon din anul 451.

După această separare Bisericească a Georgiei, de Armenia, în jurul anului 610, nu s-a mai dorit punerea în evidență a contribuțiilor misionarilor armeni, de acum considerați de georgieni ca eretici, aceștia fiind trecuți sub tăcere, în mod deliberat. În schimb, a fost accentuată contribuția Sfintei Nina, Nino, Nana, Cristiana etc. Convingerea generală a istoricilor bisericești, care s-au ocupat de problema încreștinării Georgiei, este că acest popor datorează extrem de mult răspândirea credinței creștine,

Sf. Nina, fără să se minimalizeze însă contribuția Patriarhiei Antiohiei, care prin Biserica din Cezareea Capadociei, și apoi prin Biserica Armeană au vegheat și continuat aceste începuturi, de dinainte și din timpul Sf. Nina. Nu trebuie uitată nici contribuția Constantinopolului, la această operă de încreștinare a Georgiei, mai ales în partea de vest a țării. Desăvârșirea încreștinării georgienilor, în secolul al VI-lea, este legată și de Siria, de unde, în timpul domniei regelui Parsman VI (542-557), au venit 13 călugări misionari, originari din Irak și Antiohia, întărind tânăra Biserică Iberă și încurajând acolo monahismul și construirea de mănăstiri. Călugării sirieni au preluat și câteva Scaune episcopale în Georgia, luptând împotriva păgânismului georgian precreștin și împotriva religiei zroastriene. Ultimele regiuni ale Georgiei păgâne, mai ales din regiunile de munte, au fost încreștinate în secolele XI-XII, prin administrația regală georgiană.

624/628, Herakleios I al Constantinopolului a eliberat Georgia și Tbilisi, de sub stăpânirea Persiei, a stins focul sacru zarathustrian de la Gandzak și a distrus altarul păgân de acolo.

642, apar arabii musulmani, care pradă partea de răsărit a Georgiei și instalează un Emirat în Tbilisi.

680-681, Sinodul VI Ecumenic, la care, în conformitate cu afirmațiile cronicilor georgiene, s-ar fi confirmat autocefalia Bisericii Iberiei. Din canoane nu rezultă această decizie.

697, Laţika este ocupată de arabii musulmani.

741, are loc martiriul prinților David și Constantin, din ordinul musulmanului Murwan Surdul.

744, Ioane III, 744-760, ultimul Patriarh hirotonit în Antiohia întru arhiereu, primind gramata de numire din partea patriarhilor de acolo: Ștefan IV (în realitate III, 742/743-744/745) sau Teofilact (744/745-750). Din acest an, episcopii georgieni își vor alege ei Catolicosul, pe care-l vor hirotoni și înscăuna, fără să mai fie nevoie de implicarea Patriarhiei Antiohiei.

Secolul VIII și începutul secolului IX, stare de decadență economică, culturală și bisericească a Georgiei, din cauza arabilor musulmani.

786, Abo, un arab musulman, convertit la Creştinism în Iberia, este executat, devenind martir.

787, regele Artşil al Iberiei este executat de arabii musulmani.

Secolul VIII, spre sfârșit, începutul secolului IX, arabii musulmani au executat aproape toată nobilimea georgiană.

826, prințul Așot I din Lațika, sud-vestul Georgiei, primește titlul de Kuropalat, din partea împăratului Mihail II (820-829). Astfel începe ridicarea Dinastiei georgiene, a Bagratidilor, cu Bagrat I (826-856). Începe epoca de înflorire economică, culturală și bisericească a Georgiei. Începe construirea numeroaselor biserici și mănăstiri în Georgia.

888-923, Ardanasse II, adoptă titlul de "Rege al Kartveli" (Iberia).

914, trupele lui Abul Qassims pradă Georgia, iar regele Smbat suferă moarte de martir. Secolul X, "secolul bisericilor cu cupolă"

979, generalul de armată georgian, Tornik, îl învinge pe uzurpatorul Bardas Skleros, în Asia Mică, salvând astfel tronul imperial bizantin, pentru împăratul Vasile II (976-1025). Începe unificarea provinciilor de etnie georgiană.

980, cu prada bogată luată de la armata lui Bardas, și cu acordul împăratului Vasile II, generalul Tornik, împreună cu prințul Ioan Varazvace și fiul acestuia – prințul Euthymius –, ctitoresc Mănăstirea Ivirion, din Sf. Munte Athos. Această Mănăstire va deveni apoi leagănul de credință, studiu și cultură medievală a Georgiei.

1001, Bagrat III (975-1014), unifică Principatele Tao-Klargeția și Avhasia, cu Kartli-Iberia.

1010, Kaheţia şi Heretia se unesc şi ele cu Regatul dinastiei Bagratide.

1010-1029, refacerea și amplificarea vechii Catedrale a "coloanelor vii", din Mzcheta.

1027-1072, domnește regele Bagrat IV.

1030, se construiește Catedrala din Samtavisi.

1030, înnoirea și restaurarea Mănăstirii georgiene Sfânta Cruce, din Ierusalim.

1065, turcii segiucizi năvălesc în Georgia și pustiesc întreaga țară.

1080, regele Gheorghe II, începe să plătească haraci turcilor selgiucizi.

1089-1125, domnește regele David III, Înnoitorul, ctitorul Mănăstirii și **Academiei Georgiene din Gelati**.

Secolul al XI-lea, a fost marcat de reînceperea construcțiilor de biserici cu cupolă.

1103, Sinodul local din Ruis-Urbnis, privind reorganizarea și reforma bisericească în Regatul Georgiei. **Teza privind misionarea poporului georgian de către Sf. Apostol Andrei, este receptată de sinodali și primește autoritate canonică.** 

1118, se constituie Armata permanentă a Georgiei.

1121, Tbilisi este eliberat de arabi și devine capitala Georgiei Unite.

1123, regele David III anexează nordul Armeniei, la Regatul Georgiei.

1125-1156, puterea economică și culturală a Georgiei cunoaște o stagnare, în schimb se dezvoltă ceremonialul și fastul de la Curtea Regală și de pe la curțile nobiliare.

1156-1184, domnia regelui Gheorghe III.

1167, are loc extinderea teritorială a Georgiei, până la Marea Caspică.

1174, au loc noi anexări de teritorii din nordul Armeniei, inclusiv capitala Ani, la Regatul Georgiei.

1184-1213, domnia Reginei TAMAR a Georgiei, cea mai mare și mai importantă regină a Georgiei, în timpul căreia acest Regat ajunge la extensiunea lui teritorială maximă: de la Marea Neagră și până la Marea Caspică.<sup>242</sup> Regina Tamar se intitula "Rege" al Georgiei, după modelul romeo-bizantin, al împărăteselor "basilevs" (împărat), nu "basilissa" (împărăteasă).

1204, după data de 13 aprilie, adică după cucerirea Constantinopolului de către cavalerii cruciadei a IV-a, regina Tamar creează minusculul Imperiu de Trapezunt, pentru nepoții ei, din dinastia Comnenilor (1204-1461).

Pentru istoria Georgiei şi pentru listele catolicoşilor şi viaţa bisericească de acolo, vezi: Georgie, par R. Janin, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tome 6, première partie [Flacius Illyricus - Gezon], Paris, 1924, coloana nr. 1239-1289.

1206, georgienii cuceresc Kars, cea de a doua capitală a Armeniei (prima a fost Ani).

1208/1210, Regele Georgiei cucerește teritorii din nordul Persiei. Investițiile militare slăbesc puterea economică a țării. Acest lucru se reflectă în noile biserici de dimensiuni mici, dar cu cupolă totuși.

1213-1223, domnia regelui Gheorghe Laşa.

1222-1247, domnia reginei Rusudan, cu o dezvoltare la maximum a luxului și ceremoniilor de curte regală și nobiliară, care slăbesc țara, din punct de vedere financiar.

1220/1222 și 1235/1239, năvălirile mongolilor în Georgia.

1247, începe guvernarea mongolă în Georgia, dată care marchează și începutul fărâmițării Regatului Georgian, mai întâi în două state. Prinții David și Narin sunt numiți, de către mongoli, regenți ai țării: David în vest, iar Narin în estul Georgiei.

1259-1260, răscoală împotriva stăpânirii mongole.

1266, Principatul Samzche se separă de Georgia.

1271-1289, domnia lui Dimitrie II, care la porunca Hanului Mongol a fost executat.

1314-1346, domnia lui Gheorghe Magnificul, care consolidează Regatul Georgiei. El construiește biserica Metechi din Tbilisi și înzesterază orașul cu ziduri și turnuri de apărare.

1386, Timur Lenk năvăleşte în Georgia unde, timp de 20 de ani, mongolii au prădat de şase ori țara, obligând populația să adopte religia islamică. În timpul stăpânirii mongole, Regatul Georgiei se dizolvă, iar teritoriul se împarte în 26 de Principate minuscule.

1390, în această conjunctură apocaliptică, pentru Regatul Georgiei se fondează și Catolicatul al doilea, al Bisericii Ortodoxe Georgiene, din vestul țării: 1390-1815.

Secolul XV, caracterizează Georgia ca măr al discordiei dintre două imperii: Otoman și Persan.

1555, Georgia, Armenia și Albania vor fi împărțite între otomani și perși.

1578, Principatele Samzche și Tao-Klargeția au fost integrate în Imperiul Otoman și islamizate în întregime.

1590, turcii au anexat întreaga Georgie, Imperiului Otoman.

1598/1599, la Gori, în vestul Georgiei, are loc o răscoală împotriva turcilor.

La începutul secolului al XVII-lea, Șahul Persiei, Abbas I (1586-1628) a luat de la Otomani estul Georgiei.

1616, regele Laursab II de Kartli (1605-1616), pentru statornicia lui în credința creștină ortodoxă, din ordinul șahului, a fost strangulat în Şiraz-Persia.

1605-1663, domnia regelui Teimuraz I, al Kacheției, care recunoaște suzeranitatea Şahului Persiei.

1624, regina Ketevan este arsă de vie în Şiraz.

1623/1625, în estul Georgiei, populația se răscoală împotriva stăpânirii persane.

Secolul al XVII-lea a fost marcat și de acțiunile de prozelitism ale Bisericii Romano-Catolice în Georgia. Mai ales nobilimea georgiană s-a lăsat atrasă de acțiunile misionarilor catolici, în speranța unor ajutoare militare apusene, împotriva turcilor și perșilor. Frecventând școlile misionarilor catolici, tinerii nobili georgieni au ajuns în contact și cu cultura din Europa Apuseană. Succese prozelitiste în Georgia, însă, n-au fost înregistrate, de nivelul unirilor cu Roma sau de treceri la ritul latin.

1629, în vederea desfășurării acțiunilor misionare printre georgieni, la Roma a fost redactat și tipărit primul dicționar georgian.

1689, în cetatea Ananuri a fost terminată de construit ultima biserică de proporții mari din Georgia.

1707, Mitropolitul Antim Ivireanul (1708-1716), ca Episcop al Râmnicului (1705-1708), care n-a uitat de Georgia, Patria lui de origine, a instalat pe cheltuiala lui prima tipografie cu caractere georgiene în Tblisi, trimițând acolo pe cel mai priceput tipograf și ucenic al său, Mihail Ștefan.

1724, regele Vahtang VI al Georgiei (1703-1737), după ce a fost eliberat din captivitatea persană, a căutat ajutor pentru Georgia la Țarul Rusiei, Petru cel Mare (1689-1725).

1762, regele Heraklius de Kartli (1744-1798) unifică Kartli și Kacheția, creând Regatul Răsăritean al Georgiei.

1762, Catolicosul Anton I (1744-1755 și 1764-1788), depus din Scaun pentru că a apelat pentru ajutor la Biserica Catolică, în anul 1755 a fost primit de Țarina Elisabeta Petrovna a Rusiei (1741-1762), unde a pus bazele viitorului tratat sau contract, dintre Rusia și Georgia, din anul 1783.

În această situație, și pentru a face față atacurilor otomane și persane, regele Georgiei, Irakli II (=Heraclie II) 1762-1798 a cerut protecția țaristă, pe care "a și primit-o", și de care ulterior, nici el și nici poporul său, nu s-au mai putut scăpa!

Prin acest contract, din anul 1783, Rusia s-a obligat să protejeze Georgia, atât față de otomani, cât și față de perși. Tratatul de protecție a fost semnat de Regele Heraklius al Georgiei și de Țarina Ecaterina a II-a (1762-1796).

Țarul Alexandru I (1801-1825), exploatând slăbirea Regatului Georgian, în anul 1801, alungând familia Regală, a integrat Georgia, ca o simplă provincie, în limitele Imperiului Rus. În anul 1811, Biserica Ortodoxă Autocefală Georgiană a fost subordonată Bisericii Ruse, Catolicosul fiind depus din Scaun și trimis în exil. În locul Catolicosului, țarul a numit un "Exarh", primul fiind de etnie georgiană, restul, de etnie rusă, cu scopul rusificării Georgiei, prin Biserică. În același an, s-a deschis și un Seminar în Tbilisi, cu limba de predare rusă și slavonă. Prin acest Exarh, Biserica Georgiei urma să fie administrată de Sfântul Sinod Rus, cu sediul la St. Petersburg. Cele 30 de eparhii din Georgia, care existau în anul 1811, au fost reduse la cinci, iar limba slavonă a devenit limba liturgică, în locul celei georgiene vechi.

La 12 martie 1917, adică la câteva zile după abdicarea țarului Nicolae II (1894-1917), în data de 1 martie 1917, Biserica Georgiei a revenit la vechile ei structuri canonice, de dinainte de anul 1811, reactivând autocefalia Bisericii și reinstaurând Catolicosatul-Patriarhie, după ce, desigur, în același an, s-a creat și Statul independent Georgia. Noua situație politică și bisericească n-a durat însă prea mult timp, pentru că, în anul 1921, trupele sovieto-bolșevice au invadat Georgia, transformându-o în Republică Unională Sovietică. Persecuția religioasă și națională în Georgia, internările în lagăre de muncă silnică, deportările și colonizarea țării cu populație de naționalitate rusă, erau la ordinea zilei. Între anii 1921-1980, din cele 2.455 de

biserici, aflate în funcțiune în anul 1917, au mai rămas deschise doar 80, la care se adaugă și cinci mănăstiri și un seminar Teologic la nivel de școală medie sau liceu. În această situație, Biserica s-a luptat doar pentru a putea supraviețui ca instituție. După al doilea război mondial, comuniștii au devenit ceva mai toleranți față de Biserică, de care aveau nevoie și pentru acțiunile lor diplomatice în exteriorul Uniunii Sovietice. Cel mai fanatic rusificator și persecutor al Bisericii și al poporului din Georgia, a fost Iosif Vissarionovici Stalin (1922-1953, secretar general al P.C. Rus; 1941-1953, șef al guvernului sovietic), un georgian renegat și fost elev al Seminarului Teologic din Tbilisi. Abia în toamna anului 1943, Patriarhia Moscovei, în mod unilateral, fără consultarea Patriarhiei Ecumenice, a confirmat dreptul de Autocefalie a Bisericii Georgiei, din anul 1917, respectiv de dinainte de anul 1811. Patriarhia Ecumenică n-a recunoscut această măsură unilaterală, luată de Patriarhia Rusă, pentru că statutul de Autocefalie este indisolubil legat și condiționat de independența politică a statului respectiv, ceea ce în Georgia, după anul 1921, nu era cazul.

În anul 1991, Georgia s-a declarat Stat independent și suveran, devenind Republica Georgiei – SAKARTVELO.

La 4 martie 1990, printr-un Tomos, Patriarhia Ecumenică din Constantinopol a confirmat în mod canonic Autocefalia Bisericii Georgiene, la rang de Catolicosat-Patriarhie. Cu câțiva ani în urmă, a fost deschisă și Academia Teologică Ortodoxă din Tbilisi. Catolicosul Patriarh Elia II conduce cu multă abilitate destinele Bisericii Georgiene, încă din anul 1977, un adevărat drum al crucii, pe care acesta l-a urmat, ajungând să trăiască și glorioasa zi a Învierii, adică a renașterii Bisericii și Țării sale, prin evenimentele promițătoare ale independenței naționale din anul 1991 și ale Autocefaliei din anul 1990. Cursul ascendent al Bisericii Georgiene impune respect în lumea întreagă, o țară mică și demnă, astăzi, cu o Biserică, cu peste 3,5 milioane de credincioși, biserici splendide, 27 de eparhii, 700 de preoți, zece mănăstiri de călugări, cu 250 de călugări, șapte de călugărițe, cu 150 de călugărițe, o Academie Teologică, cu 150 de studenți, învățământ catehetic obligatoriu în toate școlile publice etc. <sup>243</sup> Limba liturgică este georgiana veche, iar din anul 1811 și slavona.

#### Catolicoşi Patriarhi ai Georgiei

#### **Episcopi**

**Stratophilos**, Episcop de Pityous – Pitsunda,? -?; **325**, participă la Sinodul I Ecumenic de la Niceea. Vestul Georgiei, **Kolchis**, se afla sub stăpânire bizantină.

#### Episcopi, apoi Arhiepiscopi de Mtskheta sau Mzcheta, 335 – 467

Ioan I, 326?, 335? – 363 Iacob, 363 – 375 Iov, 375 – 390 Elia I, Ilia I, 390 – 400 Svimeon I, Simion I, 400 – 410

**Moise**, 410 – 425

\_

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Ilma **REISSNER, GEORGIEN, Goldenes Vlies und Weinrebenkreuz**, Op. cit., pp. 276 – 295.

Iona, 425 – 429

**Ieremia**, 429 – 433

**Grigol I**, 433 – 434

**Vasile I**, 434 – 436

**Glonakor**, 436 – 448

**Iovel I**, 448 – 452

**Mihail I**, 452 – 467

#### Catolicoși ai Iberiei, 467 – 1001

**Petru I**, 467 – 474

**Samuel I**, 474 – 502

**Gabriel I**, 502 – 510

**Tavfechag I**, 510 – 516

Chirmagi – Chigirmane, 516 – 523

Saba I, 523 – 532, fiul unui nobil georgian

**Evlavi**, 532 – 544

**Samuel II**, 544 – 553

**Makari**, 553 – 569

**Svimeon II**, 569 – 575

**Samuel III**, 575 – 582

**Samuel IV**, 582 – 591

**Bartlome**, 591 – 595

**Kirion I**, 595 – 610, în timpul păstoririi lui s-a declanșat conflictul și separarea de Biserica Armeană.

**Ioane II**, 610 – 619

**Babila**, 619 – 629

**Tabor**, 629 – 634

**Samuel V**, 634 – 640

**Evnon**, 640 – 649

**Tavfechag II**, 649 – 664

**Evlale**, 664 – 668

**Iovel II**, 668 – 670

**Samuel VI**, 670 – 677

**Giorgi I**, 677 – 678

**Kirion II**, 678 – 683

**Izid – Bozidi**, 683 – 685

Theodor I sau Teodosie, 685 – 689

**Petru II**, Svimeoni, 689 – 720

**Talale**, 720 – 731

**Mamai**, 731 – 744

**Ioane III**, 744 – 760, ultimul Patriarh hirotonit în Antiohia întru arhiereu, primind gramata de numire din partea patriarhilor de acolo: Ștefan IV (în realitate III, 742/743 – 744/745) sau Teofilact (744/745 – 750)

**Grigol II**, 760 – 767

**Sarmeane**, 767 – 774

**Mihail II**, 774 – 780

**Samuel VII**, 780 – 790

**Kirilie**, 791 – 802

**Grigol III**, 802 – 8014

**Samuel VIII**, 814 – 826

**Giorgi II**, 826 – 838

**Gabriel II**, 838 – 850

**Ilarion I**, 850 – 860

**Arsen I**, 860 – 887

**Evsuki**, 887 – 900

**Klementos**, 900 – 914

**Basili II**, 914 – 930

Mihail III, 930 – 944

**David I**, 944 – 955

**Arseni II**, 955 – 980

**Oqropiri** (Ioane I), 980 – 1001

**Svimeon III**, 1001 – 1012

#### Catolicoși Patriarhi ai Georgiei, 1001 - 1811

Melkisedek I, prima oară, 1001 – 1030

Okropir (Ioane II), prima oară, 1031 – 1039

Melkisedek I, a doua oară, 1039 – 1045

**Okropir** (Ioane II), a doua oară, 1045 – 1049

**Ekvtime I**, 1049 – 1055

**Giorgi III**, Taoeli, 1055 – 1065

Gabriel III, Safareli, 1065 – 1080

**Dimitri**, 1080 – 1090

Basili III, Karichisdze, 1090 – 1100

**Ioane IV**, Safareli, 1100 – 1142

Svimeon IV, Gulaberisdze, 1142 – 1146

**Saba II**, 1146 – 1150

Nikolaus I, Gulaberize, 1150 – 1178

Mihail IV, 1178 – 1186, fiul Mereanei, a încoronat-o pe regina Tamar, în anul 1184

**Theodor II**, 1186 – 1206

**Basili IV**, 1206 – 1208

Ioane V, 1208 – 1210, "cel întocmai cu îngerii"

**Epiphane**, 1210 – 1220

**Ekvtime II**, 1220 – 1222

**Arseni III**, 1222 – 1225

**Giorgi IV**, 1225 – 1230

**Arseni IV**, Bulmaisisdze, 1230 – 1240

**Nikolaus II**, 1240 – 1280

**Abraham I**, 1280 – 1310

**Ekvtime III**, 1310 – 1325

**Mihail V**, 1325 - 1330

**Basili V**, 1330 – 1350

**Doroteoz I**, 1350 – 1356

**Shio I**, 1356 – 1364

**Nikolaus III**, 1364 – 1380

Giorgi V, 1380 – 1399, la Tbilisi

# Cel de al doilea Catolicozat din vestul Georgiei, cu Scaunul la PIȚUNDA (Bidchvinta sau Btunsta), în provincia Colșide, Kolchis sau Lazika – Lațika, 1390-1815; primul Catolicozat avea Scaunul la Tbilisi

Elioz, Gobirkhisdze, 1399 – 1411, la Tbilisi

Mihail VI, 1411 – 1426

**David II**, 1426 – 1430

**Theodor III**, 1430 – 1435

David III, Gobeladze, prima oară, 1435 – 1439

**Shio II**, 1440 – 1443

**David III**, Gobeladze, a doua oară, 1443 – 1459

Marcu, 1460 – 1466

**David IV**, 1466 – 1479

**Evagre**, *prima oară*, 1480 – 1492

**Abraham II**, Abalaki, 1492 – 1497

**Efrem I**, 1497 – 1500

**Evagre**, *a doua oară*, 150 – 1503

**Doroteoz II**, prima oară, 1503 – 1510

**Dionisie**, 1510 – 1511

**Doroteoz II**, a doua oară, 1511 – 1516

**Basil VI**, 1517 – 1528

**Malakia**, 1528 – 1538

Melkisedek II, Bagrationi, 1538 – 1541

**Germene**, 1541 – 1547

**Svimeon V**, 1547 - 1550

**Zebede I**, 1550 – 1557

**Domenti I**, 1557 – 1562

Nikolaus IV, Baratashvili, 1562 – 1584

Nikolaus V, 1584 – 1591, fiul regelui Leon

**Doriteoz III**, 1592 – 1599

**Domenti II**, 1599 – 1603

**Zebede II**, 1603 – 1610

Ioane VI, Avalishvili, 1610 – 1613

**Kristefore I**, 1613 – 1622

**Zakaria**, Jorjadze, 1623 – 1630

Evdemoz I, Diasamidze, 1630 – 1638

Kristefore II, Urdubegisdze Amilakhvari, 1638 – 1660

**Domenti III**, Kaikhosro Mukhran Batonisdze, 1660 – 1675

Nikolaus VI, Magaladze, 1675 – 1676

Nikolaus VII, Amilakhvari, prima oară, 1676 – 1687

Ioan VII, Diasamidze, prima oară, 1687 – 1691

Nikolaus VII, Amilakhvari, a doua oară, 1691 - 1695

Ioan VII, Diasamidze, a doua oară, 1696 – 1700

Evdemoz II, Diasamize, 1700 – 1703

Domenti IV, prima oară, 1704 – 1725, fiul regelui Leon

**Besarion**, Orbeliani, 1725 – 1737

**Kirile**, 1737 – 1739

**Domenti IV**, a doua oară, 1739 – 1741, fiul regelui Leon

Nikolaus VII, Kherkheulidze, 1742 – 1744

Anton I, Didi, prima oară, 1744 – 1755, fiul marelui rege Iese

**Ioseb**, Jandieri, 1755 – 1764

**Anton I**, Didi, a doua oară, 1764 – 1788, fiul marelui rege Iese

Anton II, 1788 – 1811, fiul regelui Erekle

#### Exarhi ai Bisericii Ortodoxe din Georgia, 1811 – 1917

#### 1. Exarh de etnie georgiană

**Varlam** Eristavi, 1811 – 1817

#### 2. Exarhi de etnie rusă

**Teopilakte** Rusanov, 1817 – 1821

**Iona** Vasilevski, 1821 – 1834

Mose Bogdanov-Platonov, 1832 – 1834

Yevgeni Baganov, 1834 – 1844

Isidore Nikolski, 1844 – 1858

**Evsevi** Ilinski, 1858 – 1877

**Ioanike** Rudney, 1877 – 1882

**Pavel** Lebedeff, 1882 – 1887

**Palladi** Raev, 1887 – 1892

Vladimir Bogojavlensky, 1892 – 1898

Flabiane Gorodetski, 1898 – 1901

**Aleksei I**, Opotski, 1901 – 1905

**Nikolai** Nalimov, 1905 – 1906

**Nikon** Sofiisky, 1906 – 1908

Innokenti Beliaev, 1909 – 1913

Aleksei II, Molchanov, 1913 – 1914

**Piterim** Oknov, 1914 – 1915

Platon Rozhdestvenski, 1915 - 1917

#### Catolicoși – Patriarhi ai întregii Georgii, din anul 1917

Kirion III, Sadzaglishvili, 1917 – 1918

Leonide, Okropiridze, 1918 – 1921

Ambrosi, Khelaia, 1921 – 1927 Kristefore III, Tsitskishvili, 1927 – 1932 Kalistrate, Tsintsadze, 1932 – 1952 Melkisedek III, Pkhaladze, 1952 – 1960 Efrem II, Sidamonidze, 1960 – 1972 David V, Devdariani, 1972 – 1977 Elia II, Ilia II, 1977 –

Cel de al doilea Catolicozat din vestul Georgiei, 1390 – 1795, respectiv 1815, cu Scaunul la PIȚUNDA (Bidchvinta sau Btunsta), în provincia Colșide, Kolchis sau Lazika - Lațika, (primul Catolicozat având Scaunul la Tbilisi)

**Arsenie**,? -?, păstorea deja în anul 1390

.....

**Ioachim**, 1470 - 1474, hirotonit întru arhiereu şi înscăunat de Patriarhul rum-ortodox Mihail IV al Antiohiei (î.1470-1484)

.....

**Malahia I.** 1519 – 1533

•••••

Evdemon I, 1558 – 1578, † 1605, autor al celor 23 de canoane, redactate în Sinoadele locale georgiene, preluate și în Codul de Legi sau **Pravila**Georgiană, compilată de regele Vakhtang VI al Georgiei (1703-1711), la începutul secolului al XVIII-lea.

.....

**Malahia II**, 1605 – 1639

**Maxim I**, 1640 – 1657

**Zaharia**, 1656 – 1659

**Simon**, 1659 – 1666

**Evdemon II**, 1666 – 1675

Hilarion,? -?, 1672

**David**, 1682 – 1696

**Grigorie I**,? -?, 1696

Nikolas,? -?, 1705

**Grigorie II**, 1712 – 1742

**Gherman**, 1742 – 1750

**Visarion**, 1750 – 1761

Iosif, 1761 - 1776

**Maxim II**, 1776 – 1795, mort la Kiev, fiind în drum spre Moscova sau St. Petersburg, în timp ce conducea delegația regală georgiană la Țarina Ecaterina a II-a a Rusiei (1762-1796)

#### Sedisvacanță, 1795 – 1815

În anul 1815, Țarul Rusiei, Alexandru I (1801-1825) a suprimat Scaunul de Afhasia sau Colșide

### Patriarhi Latini de Antiohia: rezidențiali 1099/1100 – 1268 titulari 1268 – 1964

**Bernard** de Valence, 1100 – 1135 **Ralf I**, de Domfront, 1135 – 1139 **Aimery**, de Limoges, 1139 – 1193 **Ralf II**, 1193 – 1196

**Petru I** de Angoulême, 1196 – 1208 **Petru II**, de Locedio, 1209 – 1217

Sedisvacanță, 1217 – 1226

**Albert**, Rezzato, 1226 – 1245 **Opizo**, Fieschi, 1247 – 1292, din anul **1268** doar titular

Patriarhatul Latin de Antiohia a fost opera primei cruciade (1096-1099): cu *cruciada* săracilor (1096) și *cruciata baronilor* (1096-1099). Între 21 octombrie 1097 și 3 iunie 1098 a avut loc asediul Antiohiei de către baronii cruciați, pe care aceștia din urmă au și cucerit-o, fiind apoi, la rândul lor, asediați de către Emirul de Mosul. Bohemund de Tarent a creat apoi Principatul de Antiohia, 1098-1268. Patriarhul legitim Rum Ortodox al Antiohiei Ioan VII (prob.1088/1091-1100), a fost alungat din Scaun de către cruciați, în octombrie 1100, fiind obligat să se refugieze la Constantinopol. În anul 1099, cruciații au creat deja Patriarhia Latină a Antiohiei, cu tendința de a-i subordona acesteia întregul teritoriu de jurisdicție, pe care l-a avut Patriarhul Rum Ortodox. La data respectivă, mai erau însă încă doi Patriarhi cu titlul de Antiohia: cel siro-monofizit, Atanasie VII, necanonic (1090-1129) și maronito-monotelit, Ioan II sau Simon, nu știm cu siguranță, pentru că nu li se cunoaște data păstoririi. Împăratul bizantin și Curtea sa acționau în scopul repunerii în Scaun a Patriarhului Ioan VII și (sau) al urmașilor lui, oferind cruciaților două posibilități:

- a. Patriarhul Ortodox sau Melkit al Antiohiei să-și reocupe tronul și să exercite jurisdicția dublă, asupra Bisericii Ortodoxe și asupra celei Latine (=Catolice de rit roman) din Orientul subordonat Antiohiei;
- b. Patriarhul Melkit al Antiohiei să-și poată reocupa Scaunul și să-și exercite drepturile de jurisdicție canonice, pe care le-a avut până la căderea Antiohiei sub cruciați;

Tratatul bizantino-cruciat de la **Devol**, din anul 1108 a adoptat varianta a doua, adică Patriarhul Rum Ortodox să-și reocupe Scaunul și să-și exercite vechea sa jurisdicție canonică, fără ca să-l stânjenească însă pe cel latin [în acțiunile lui prozelitiste]. La data respectivă, adică în anul 1108, Antiohia avea deja de doi ani un patriarh rum ortodox, Ioan VIII (1106-1134), urmașul lui Ioan VII, după o sedisvacanță de șase ani (1100-1106), dar nu știm cu siguranță unde rezida acest Patriarh, la Constantinopol sau în Antiohia.

Varianta întâi de exersare a jurisdicției Patriarhului Rum Ortodox al Antiohiei a fost și ea aplicată în timpul domniei lui Manuel I Comnenul (1143-1180), din anul 1159, adică din momentul în care bizantinii au recucerit Antiohia de la cruciați, Principele Antiohiei declarându-se vasal al împăratului romeu.

La 12 aprilie 1159, Manuel I Comnenul și-a făcut intrarea triumfală în Antiohia, însotit de Patriarhul Rum Ortodox Atanasie III (1157-1171) al Antiohiei, care și-a putut acum reocupa Scaunul, cu drept de jurisdicție nu numai peste creștinii, clerul și mănăstirile ortodoxe, ci și peste creștinii, clerul și mănăstirile romano-catolice, din teritoriile aflate sub controlul Patriarhului Latin local Aimery, de Limoges (1139-1193). În ciuda stării de schismă, s-a putut totuși ajunge la unificarea celor două Patriarhate: ortodox și latin, într-o singură formă de exercitare a jurisdicției, de către patriarhul cu Scaunul mai vechi sau primordial. Acest model oare n-ar putea servi și astăzi ca și bază canonică pentru restabilirea unei jurisdictii *unificate*, **nu** *uniate*, pentru patriarhii Pentarhiei și cei ai Bisericilor Autocefale? N-am mai avea atunci sase patriarhi cu titlul de Antiohia, patru cu titlul de Alexandria, doi cu titlul de Ierusalim (ca să nu mai amintim ierarhia unită), ci unul singur pentru fiecare Tron, iar romano-catolicii din Orient ar putea fi sub jurisdicția Patriarhilor ortodocsi de Constantinopol, Alexandria, Antiohia si Ierusalim, în conformitate cu zona în care acestia se află localizati. În cazul acesta și eparhiile ortodoxe din Apus, ar putea fi administrate de Sfântul Părinte Papa de la Roma. Paradigma se poate extinde și la Patriarhii autocefali, adică romano-catolicii din România să fie preluați în jurisdicția Patriarhiei Române, cei din Rusia, la Patriarhia Moscovei, cei din Grecia, la Arhiepiscopia Athenei etc.

Euforia n-a fost însă de lungă durată, pentru că Patriarhul rum ortodox a fost obligat să se refugieze la Constantinopol, odată ce bizantinii au pierdut din nou Antiohia de sub controlul lor. Cu mici excepții, situația s-a menținut astfel, până în anul 1268, când mamelucii din Egipt au cucerit Antiohia, alungându-l pe Patriarhul Latin de acolo și permițând Patriarhului rum ortodox Simion II (î. 1206-d.1235) să-și reocupe tronul.

## V. Scaunul Ierusalimului [al Sfântului Apostol Iacob cel Mare, "fratele" Domnului † c. 61-62]

în ebraică Yeruşalaim,

Elias (în *Pravila cea Mare*, din anul 1652) sau pe grecește Aelia Hierosolima, de la numele latinesc Colonia Aelia Capitolina (din anul 135), oraș ridicat de împăratul Hadrian (117-138), pe ruinele Ierusalimului, dărâmat tot de romani în anul 70 d. Hr. numele arăbesc al Ierusalimului este

Al-Qut aş Şarif (=Sanctuarul)<sup>244</sup>

PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI. <sup>245</sup>

**GLAVA 395** 

#### **5 IEROSALIMLEANULUI:**

Preasfinte părintele mieu, patriarhul Ierusalimului, sfîntul Sion, Siria Arravia de ceaia parte de Iordan, Cana a Galileului și a toată Palestina, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte.

#### Patriarhia Ierusalimului

Actualmente cu 260.000 de credincioși în Israel, Iordania și Sinai, cu statut autocefal, de rit bizantin, cu limbă liturgică greacă veche și arabă, cu trei Mitropolii: Bethlehem, Nazaret și Amman; Arhiepiscopia autonomă Sf. Ecaterina din Sinai; mai având încă 19 mănăstiri de călugări și patru de călugărițe. Sinodul Patriarhal este compus din Patriarh, împreună cu 19 membri, dintre care zece au titlul de Eparhi, fără specificarea titlului de mitropolit sau episcop; patru sunt arhiepiscopi, la care se adaugă al cincilea, de la Sf. Ecaterina, din Sinai, împreună cu patru arhimandriți de Scaun. Eparhul Cesareei Palestinei (fosta Mitropolie, de care, înainte de anul 451, ținea Episcopia Ierusalimului) deține locul al doilea după Patriarh. 246

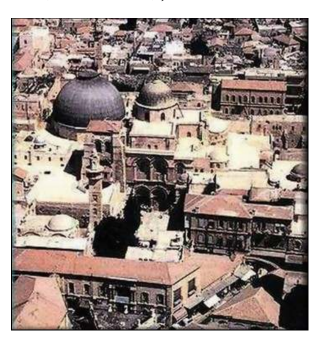
<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> JÉRUSALEM, par E. AMANN, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tome 8, première partie [Isaac-Jeûne], Paris, 1924, coloana nr. 997-1010.

Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,- Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363 – 370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 și 395). În cazul de față, Glava 395.

Pentru Istoria Creştinismului ortodox european, arab, sirian şi **palestinian**, din primele şapte secole ale Bisericii, vezi Alois **GRILLMEIER**, **Jesus der Christus im Glauben der Kirche**, 2 volume în 5 tomuri (I, II/1,II/2, II/3, II/4), [secolele I - VII, pentru Patriarhiile de Constantinopol, Alexandria, Antiohia şi Ierusalim, cu Bisericile din jurisdicție], Herder, Freiburg, Basel, Wien.

Patriarhia Ierusalimului are în componența ei administrativă și organizația **Frăției Sfântului Mormânt**, formată din 80 de membri, care administrează 40 de mănăstiri și biserici de mir, dintre care amintim doar câteva: Basilica Sfântului Mormânt, biserica Sfânta Melania Romana, biserica Sfinților Constantin și Elena (unde se află reședința Patriarhului și a membrilor Sf. Sinod) etc.<sup>247</sup>

*Titulatura*: Sanctitatea Sa, al Domnului Domn sau Kiriou Kir N., Patriarh al Sfintei Cetăți a Ierusalimului și al întregului Pământ al Făgăduinței, al întregii Palestine, Siriei, Arabiei, de dincoace de Jordan, Kana în Galieea, și al Sfântului Sion.<sup>248</sup>



4. Ierusalim, Biserica Învierii sau a Sfântului Mormânt, Catedrala Patriarhală a Patriarhului Ortodox al Ierusalimului, vedere actuală, dinspre sud: sub cupola mare, se află Sfântul Mormânt. Cupola a doua, mai mică, este înălțată deasupra naosului Catedralei cu Scaunul Patriarhal al Ierusalimului. 76% din complexul Basilicii este proprietatea Patriarhiei Ierusalimului, restul de 24% fiind proprietatea Bisericii Catolice și al altor Biserici Ortodoxe și Vechi Orientale. 249

*Istorie Bisericească Universală* (redactată de Ioan **Rămureanu**, Milan **Şesan** și Teodor **Bodogae**), vol. I (1-1054), ediția II, București, 1975, și vol. II (1054–1982), București, 1993. Pentru Lista patriarhilor ortodocși ai Ierusalimului, vezi vol. I, pp. 439-440 și vol. II, pp. 598 – 599.

Arhim. Ioanichie BĂLAN, Pelerinaj la Mormântul Domnului, ediția a III-a, Editura Episcopiei Romanului şi Huşilor, 1994, 350 p.

V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958. Lista patriarhilor ortodocși ai Ierusalimului (260-1505), se află la pp. 451-452, iar a celor latini, p. 453.

Nikolaus **THON**, *Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche*, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 572-577 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23]. Pentru patriarhii ortodocsi ai Ierusalimului, vezi pp. 586-587.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis II., Patriarchatus Alexandrinus, Antiochenus, Hierosolymitanus, Padova, 1988, pp. 581-681.

Michaelis LE QUIEN, *Oriens Christianus*. Tomus Secundus (II.), Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt.

Petre Șt. NĂSTUREL, Lista patriarhilor ortodocși: Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim, București, 1947 (mie inaccesibilă).

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Privitor la Biserica Sfântului Mormânt vezi două monografii album:

#### Ierusalim – Cetatea împăratului David, fondat c. 1000 î.d.Hr. și Palestina

Istoria Sfintei Cetăți a Ierusalimului și a Pământului Sfânt al Făgăduinței poate fi periodizată în următoarele etape: 250

1. Preistorie și epoca Canaanului, circa 3000 î.d.Hr., cu cele mai vechi urme de așezări omenești în regiunea Ierusalimului. Către anul 2500 î.d.Hr., se constată așezări semite, alături de cele hitite. 2200-1550, Palestina este stăpânită de Egipt, fiind populată de canaaneni, care se numeau iebusiți, cu prima menționare a orașului Ierusalim.<sup>251</sup>

Între anii 1900-1700, î.d.Hr., Abraham se strămută din Mesopotamia, în Canaan, unde, către anul 1800, regele Melhisedek al Salemului îl întâmpină cu pâine și vin. După anul 1400, î.d.Hr., feciorii lui Iacob erau în Egipt.

Către anul 1280 î.d.Hr., are loc Ieșirea din Egipt, eliberarea din sclavia faraonului. În jurul anului 1250 î.d.Hr., a avut loc ocuparea Canaanului de către evrei, prin Iosua, care-l învinge pe regele local al Ierusalimului. Orașul rămâne totuși în mâinile iebusiților.

Termenul de **Palestina** [Filisteni, Filistina, în Biblie, Falestina, în arabă] a fost folosit pentru prima oară de Herodot (484-425, î.d.Hr.), pentru a defini teritoriul dintre Marea Mediterană și deșertul sirian, care a fost populat de triburile semitice, de apus ale canaanenilor, triburi care, de prin anul 1500 î.d.Hr. se aflau sub stăpânirea Egiptului. 252

#### 2. Epoca Israelului, 1000-587, î.d.Hr.

Către anul 1000, regele David îi învinge pe iebusiți, fixându-și capitala în Ierusalim, devenit "orașul lui David". În timpul domniei regelui David (1013-973), de prin anul 1000, î.d.Hr., Ierusalimul a devenit capitala Marelui Regat Judeo-Izraelian sau Iuda-Izrael. Ierusalimul este și el construit pe șapte coline, dintre care Moriah sau Sion este cea mai importantă, pentru că pe ea a fost construit Templul. În anul 970, î.d.Hr., în timpul domniei lui Solomon (973-933), a început construcția primului Templu din Ierusalim, în "secolul de aur" al Regatului Iuda-Izrael. În anul 932 î.d.Hr., are loc scindarea Regatului: Regatul de Nord, Izrael, cu capitala în Samaria; Regatul de Sud, Iudeea, cu capitala la Ierusalim; în anul 587, Ierusalimul este cucerit de către regele Babilonului, Nabucodonosor II (605-562). Spre sfârșitul perioadei "captivității Babilonice" (586-536), în anul 539 î.d.Hr., Şahul Persiei, Darius-Kyros (558-529), reușind să cucerească Imperiul Babiloniei sau al Mesopotamiei, evreii au trecut în mod automat sub stăpânire persană, rămânând astfel până în anul 332 î.d.Hr.

<sup>1.</sup> **Die Grabeskirche in Jerusalem**, Texte von Martin **BIDDLE**, Gideon **AVNI**, John **SELIGMANN**, Tamar **WINTER**, Fotografii de Michél ZABÉ, und Garo NALBANDIAN; Mit einem Vorwort von Yoram TSAFRIR, Belser Verlag, Stuttgart, 2000, 224 p, incl. il.

<sup>2.</sup> Jürgen KRÜGER, Die Grabeskirche zu Jerusalem, Geschichte – Gestalt – Bedeutung, Mit Fotos von Dinu MENDREA und Garo NALBANDIAN, Schnell+Steiner Verlag, Regensburg, 2000, 277 p. incl. 253 il.

Pentru orașul Ierusalim, vezi Jerusalem Stadt des Friedens, Ein Streifzug durch 3000 Jahre, Ausgewählt und herausgegeben von Irmela KÖRNER und Alfred PAFFENHOLZ, Mit Fotos von Günther SYDOW, Benzinger Verlag, Zürich und Düsseldorf, 1996, 183 p. incl. II.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Jerusalem Stadt des Friedens, Op. cit., pp. 15-25: Periodizarea istoriei Țării Sfinte. Vezi şi Moşe MAUR, Istoria Israelului, din preistorie până după războiul de şase zile, Oradea, Editura Aion, 2000, 224 p.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup>Alfred **PAFFENHOLZ, Was macht der Rabbi den ganzen Tag? Das Judentum**, Patmos Verlag Düsseldorf, <sup>3</sup> 1998, pp. 16 – 22 (Tabelele cronologice, privind istoria poporului Izrael).

#### 3. Epoca persană, 537-332, î.d.Hr.

Şahul Persiei, Darius, nu numai că le permite evreilor să revină în Palestina, în anul 537, dar le aprobă, și-i ajută chiar, să construiască cel de al doilea Templu, (primul Templu fiind distrus de asirieni, în anul 586 î.d.Hr.), care va fi sfințit în anul 515 î.d.Hr. În anul 445, guvernatorul persan Artaxerxes permite refacerea zidurilor cetății Ierusalimului.

#### 4. Epoca elenistică, 332-167, î.d.Hr.

În anul 332, Palestina a fost ocupată de trupele lui Alexandru cel Mare, care nu se atinge de Ierusalim, und face o vizită un an mai târziu, la 331. În anul 323, după moartea lui Alexandru cel Mare, Ptolemeii ocupă sudul Israelului, Iudeea și Ierusalimul, ducând populația în robie la Alexandria. În timpul stăpânirii ptolemeie în Palestina (312-198), are loc și traducerea **Septuagintei**, în Alexandria. La 198, selgiucizii, în frunte cu Antioh III, ocupă Ierusalimul, marcând sfârșitul stăpânirii ptolemeice în Palestina. În anul 172, Ierusalimul a devenit un oraș grecesc, primind numele de "**Antiohia**", după numele monarhului selgiucid Antioh. Câțiva ani mai târziu, la 169, Antioh IV a interzis religia iudaică și a prădat Templul, profanându-l în același timp.

#### 5. Epoca Macabeilor, domnia Hasmoniților, 167-63, î.d.Hr.

În anul 167, grație războiului de eliberare dus de Macabei, Ierusalimul și Palestina scapă de stăpânirea selgiucidă. Cel de al doilea Templu va fi resfințit în anul 165 î.d.Hr., când încep să se formeze și grupările sau partidele religioase ale fariseilor, saduceilor și essenilor. În anul 139, Senatul Roman a recunoscut independența Statului Iudeu. Mai târziu, în anul 131, Antiohus VII asediază din nou Ierusalimul.

**6. Epoca stăpânirii romane, 63, î.d.Hr.-324 d.Hr.** Pompeius ocupă Ierusalimul și distruge Templul. Zeloții reușesc pentru scurt timp să-i alunge pe romani (40-37), după care urmează domnia lui Herodes cel Mare (37 î.d.Hr.-4 d.Hr.). Acesta repară și împodobește Templul, construiește palate și întărește sistemul de apărare al zidurilor și turnurilor orașului Ierusalim. Procurator imperial al Iudeei devenind Pontius Pilatus (26-36, d.Hr.). În această perioadă de timp, în anul 33, Mântuitorul Iisus Hristos a fost răstignit, iar a treia zi a înviat. Regele Agrippa, nepotul lui Herodes cel Mare a construit al treilea zid de apărare al orașului.

Între anii 66-70 a avut loc răscoala poporului Iudeu, împotriva stăpânirii romane, când zeloții, pentru scurt timp au ocupat Ierusalimul. A urmat răzbunarea romanilor cu distrugerea celui de al doilea Templu, în anul 70, d.Hr și expulzarea evreilor și creștinilor din Sfânta Cetate. Sub stăpânirea romană, în anul 135, d.Hr., Jerusalimul își pierde chiar și numele, devenind în timpul împăratului Hadrian, Colonia Aelia Capitolina, adică oraș militar roman, construit de acesta, pe ruinele Ierusalimului, ca un act de răzbunare împotriva evreilor, care între anii 132-135 s-au răsculat din nou, sub conducerea lui Bar-Kochba. Din acest an 135, Hadrian le interzice evreilor și creștinilor să mai intre în Ierusalim, iar pelerinii puteau să înainteze numai până pe muntele Măslinilor, în afara zidurilor orașului, de unde se deschidea panorama spre Sion sau Moriah, adică spre colina unde, odinioară, se afla Templul. Pe locul Templului, pe colina Moriah sau Sion, Hadrian a construit un templu păgân, dedicat lui Jupiter.

#### 7. Epoca bizantină sau romeică, 324-638

Din anul 313 și mai ales după 324, grație împăratului Constantin cel Mare, Ierusalimul a fost dominat și guvernat de creștini, evreii însă vor putea reveni în oraș, numai din anul 361. În anul 324, Împărăteasa Mamă, Sf. Elena a vizitat Ierusalimul, unde găsind Sfânta și de viață făcătoarea Cruce a Mântuitorului Iisus Hristos, după doi ani, a dispus construirea Bisericii Sfântului Mormânt. Piatra de temelie a acestei Basilici extraordinare a pus-o însăși împărăteasa Elena. În afara acestei biserici, Împărăteasa a dispus și a început să construiască și alte biserici în Sfânta Cetate, pe care piosul ei fiu le-a finanțat.<sup>253</sup>

Din anul 324, începe evoluția publică a Ierusalimului creștin. Motivul sărbătorii sau al "înălțării" sau "arătării" Sfintei și de viață făcătoarei Cruci este, însă, mult mai vechi decât evenimentele din anii 614, 629 sau 630, provocate de perși, și se află în legătură nemijlocită cu evenimentul "aflării" Sfintei Cruci, de către Sf. Elena împărăteasa, mama Sf. Constantin cel Mare sau Constantin I (324-337, cezar în apus, din 308, iar august din 310, împărat unic în apus și răsărit, din 324), în anul 324, începutul construcției Basilicii Învierii sau a Bisericii Sfântului Mormânt, din Ierusalim, în anul 326, cu târnosirea din data de 13 septembrie 335. A doua zi, pe 14 septembrie, 335, Patriarhul Macarie al Ierusalimului (314-335) a "arătat" sau "înălțat" Sfânta Cruce în văzul credincioșilor din Ierusalim, prezenți la această mare sărbătoare.

A doua sărbătoare a Sfintei Cruci este Duminica a treia din Postul Paștilor, cu dată schimbătoare, instituită la Constantinopol în secolul al VII-lea.

Doctrina exactă a cultului Sfintei Cruci a fost formulată la Sinodul al VII-lea Ecumenic, de la Niceea, din anul 787, ale cărui decizii au fost completate de Sinodul din Constantinopol, din anul 869.

Câteva decenii mai tîrziu, din anul **361**, împăratului Julian Apostatul (361-363), care a reinstaurat cultele păgâne, le-a permis și evreilor libertate religioasă, de care ținea și intrarea în Ierusalim.

Între anii 548-614 Ierusalimul creștin a atins punctul maxim de dezvoltare, pentru timpul respectiv.

În epoca Bizantină sau romeică a avut loc și ridicarea Scaunului Episcopal din Ierusalim, la rangul de Scaun Patriarhal, în anul **451**, având din start **trei mitropolii, cu 60 de eparhii, sufragane**. Înainte de anul 451, teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei de Ierusalim era subordonat canonic Patriarhiei Antiohiei.

Din anul 614, au început războaiele de cucerire a Ierusalimului, purtate de perşi, apoi de arabii musulmani în ascensiune, culminând cu cruciadele (1096-1291).

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Lothar HEISER, Mosaike und Hymnen, Frühes Christentum in Syrien und Palestina, EOS Verlag Erzabtei St. Ottilien, 1999, 756 p., incl. 72 pl. Ilustrate. [Schriftenreihe des Patristisches Zentrum Koinonia – Oriens, Hgg. Von Wilhelm Nyssen u. Michael Schneider, Band XLVIII].

#### Ierusalimul în contextul războaielor perso-arabo-bizantine<sup>254</sup>

"Dacă Christos n-a fost în stare să se salveze pe sine de evreii care l-au ucis pe cruce, cum vă va ajuta pe voi!

Chiar dacă vei coborî în străfundurile mării, eu voi întinde mâna și te voi înșfăca și mă vei vedea așa cum n-ai vrea să mă vezi" (Sebeos, [76, p. 101]).

[Şahul Chosroes al II-lea (590-628) al Persiei către "sclavul netrebnic" Herakleios I, împăratul Romeilor (610-641)]

Privind Orientul Creștin, acțiunile militare ale romeilor din secolul al VII-lea, au fost marcate de războaiele acestora cu perșii, încă adepți ai religiei lui Zarathustra (c.628-c.551, î.d.Hr.) [= Zoroastru], din anii (604-629), și cu arabii musulmani, aflați în plină expansiune religioasă islamică (633-678).

Aceste războaie cu perșii și arabii, din secolul al VII-lea, pot fi considerate, pe bună dreptate, războaie religioase, de apărare a credinței Creștine, din partea romeilor și de expansiune păgână, zoroastriano-islamică, din partea perșilor și arabilor. Islamizarea Persiei va începe după anul 636, adică după ce arabii au început războiul cu perșii, cucerind mai întâi orașele Ktesiphon – 637 și Nehawand – 641. Atât perșii, cât și arabii s-au dovedit la fel de cruzi și intoleranți față de creștini, față de credința și față de Biserica acestora.

Pentru împărații născuți în purpură de la Constantinopol Noua Romă aceste războaie au fost dominate nu numai de ideea păstrării controlului lor asupra provinciilor bizantine din Orient, ci, mai ales, de lupta pentru apărarea credinței creştine Ortodoxe din acele părți ale lumii, cu protejarea Locurilor și a Țării Sfinte [Ierusalem, Bethlehem, Nazareth, Sinai etc.], lupta împotriva islamului în ascensiune, culminând cu Asediul Constantinopolului de către perși, avari și slavi, din anul 626 etc.<sup>256</sup> În acest climat militar și apologetic-creștin trebuie căutată nu numai geneza Imnului Acatist, ci și cea a accentuării cultului Sfintei și de viață făcătoarei Cruci a Domnului și Mântuitorului nostru Iisus Hristos de la Basilica Învierii sau Biserica Sfântului Mormânt din Ierusalim.

Prima campanie de acest fel a perșilor în Imperiul Romeilor, din secolul al VII-lea, a avut loc între anii 604-608. În anul 605, perșii au ocupat Dara, pătrunzând în Anatolia și înaintând,

Text luat din lucrarea: Ioan Marin MĂLINAȘ, De te voi uita, Constantinopol! sau privitor la evenimentele de la 10 august 626, 13 aprilie 1204 și 29 mai 1453, în vol. Byzance après Byzance, 550 de ani de la căderea Constantinopolului, Oradea, 7 – 8 mai 2003, pp. 30-102. Textul este luat de la pp. 35 – 39 [=Universitatea din Oradea, Facultatea de Teologie Ortodoxă, Facultatea de Istorie-Geografie, Muzeul Țării Crișurilor, editori Constantin Voicu și Liviu Borcea, Coordonator Nicu Dumitrașcu]. Aceeași lucrare a apărut și în volum, în text bilingv, român-englez: If I forget you, Constantinople! or about the events of August 10, 626, April 13, 1204 and May 29, 1453, Sedan Publishing House, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, pp. 23 – 33.

S. B. **DAŞKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, traducere de Viorica și Dorin ONOFREI, Editura Enciclopedică, București, 1999, p. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Către anul 610, Mohamed (c.570-632) a început predicarea "noii religii", pe baza Coran-ului, cartea sfântă în islam. În anul 622 a avut loc Hegira, adică fuga lui Mahomed de la Mecca la Medina. Mahomed cucerește Mecca în anul 630, orașul devenind centrul religios al musulmanilor. În timpul domniei primului calif, Abu Bekr (632-634), a început marea ofensivă musulmano-arabă [la data respectivă arabii musulmani erau o minoritate, marea majoritate a acestora fiind încă creștini sau păgâni politeiști] împotriva provinciilor bizantine din Orient. Califul Omar (634-644) a extins foarte mult granițele noului imperiu arabo-musulman, cu islamizarea fortată a locuitorilor, mai ales creștini, din teritoriile ocupate.

am putea spune, *până în fața Constantinopolului*, pentru că au ajuns la orașul Halkedon sau Calcedon. Cetatea, cu orașul Calcedon, este situată vizavi de Constantinopol, pe malul asiatic al Bosforului, numele turcesc actual fiind Kadiköy.

În anul 610, în urma complotului pus la cale de către Priscus, cu ajutorul exarhului Africii, împăratul Fokas (602-610) a fost detronat, urmându-i Herakleios (610-641) [adică fiul exarhului Africii].

Între anii 611-622 a avut loc o nouă campanie militară a perșilor, pentru cucerirea provinciilor bizantine din Orient. Împăratul persan Chosroes al II-lea a ocupat, succesiv, Antiohia, Cezareea, Damascul – 613, Ierusalimul – 614 și Egiptul – 619. În acest context se explică și crearea în Asia Mică a **themelor**, de către Herakleios, care erau niște unități administrative cu caracter militar. Regestele Imperiale de la Constantinopol înregistrează o serie de încercări, demersuri, solii, daruri și corespondență etc., cu perșii și avarii, spre a-i convinge să renunțe la intenția de-a ataca provinciile imperiului.

Războiul religios, bizantino-persan, a continuat ori a reînceput în luna aprilie, din anul 622 și a tinut până în iunie 629, marcând victoria romeilor contra persilor și prin cucerirea și distrugerea, de către Herakleios, a templului persan de la Gandzak, cu focul sacru sau etern de acolo, în conformitate cu religia lui Zoroastru, foc pe care, basileul l-a stins. Reacția persilor la actiunea lui Herakleios privind distrugerea templului din Gandzak și stingerea focului sacru, a fost asediul Constantinopolului din anul 626. În acest context a avut loc sau poate fi înțeles și dublul Asediu al Constantinopolului, din lunile iulie-august 626, de către avari și slavi, pe de-o parte, și de perși, pe de altă parte. La 10 august 626, romeii i-au respins, adică i-au înfrânt pe avari și pe slavi, iar ulterior și pe perși. În acest context, Regestele Imperiale înregistrează o scrisoare circulară – Gramata – a lui Herakleios, din data de c.19 iunie 626, adresată întregii populații din Constantinopol, prin care-i îndemna să nu-și piardă curajul în fața pericolului cauzat de înaintarea hoardelor avare spre capitala imperială, ale cărei ziduri și întărituri să le păzească bine. În acest context, de apărare contra pericolului avar și persan, mai poate fi amintită și solia de la începutul anului 625, trimisă de basileu la Kaganul Cebu al Chazarilor, spre a-i cere ajutor în războiul contra perșilor și 40.000 de ostași călăreți. În schimb basileul i-a oferit pe fiica sa, Evdokia, de soție.

Regestele patriarhale de la Constantinopol mai menționează și un prețios ajutor, pe care l-a primit Herakleios de la Patriarhul Latin, **Primogenius** din Grado. În semn de recunoștință, în anul 628, basileul a trimis la Grado o solie și multe daruri, între care se afla și **tronul Sf. Evanghelist Marcu**, pe care basileul l-a adus de la **Alexandria**, de la catedrala Patriarhală de acolo, păstrându-l în Constantinopol.

După asedierea Constantinopolului și ca urmare a acestei înfrângeri a perșilor, bizantinii au intrat în Persia, asediind orașul biblic **NINIVE**, unde, la data de 12 decembrie **627**, Herakleios l-a învins pe Șahul Chosroes, a cărui reședință romeii au și cucerit-o în ianuarie **628**. Acestor victorii ale romeilor asupra perșilor le-a urmat Tratatul de pace bizantino-persan, din luna iunie **629**, conform căruia Armenia, Mesopotamia romană, Siria, Palestina și Egiptul au fost reincorporate în Imperiul Creștin al Romeilor.

#### 8. Epoca arabo-islamică, 638-1099

După patru ani de pace a romeilor în Orient, în anul 633 au început războaiele religioase ale arabilor musulmani împotriva Imperiului Creștin. Războaiele arabo-bizantine au durat, cu întreruperi, până la Tratatul de pace arabo-bizantin, de la data de 12 august 678.

În contextul acestor războaie, arabii au cucerit Damascul [635], cu ocuparea Siriei [20 aug. 636], a Ierusalimului [638], Mesopotamiei [639] și Egiptului [639-642]. **Odată cu cucerirea Alexandriei, la data de 17 septembrie 642, a fost incendiată și marea Bibliotecă de acolo.** 

După cucerirea Ierusalimului de către arabii musulmani, Califul Omar (634-644) a construit prima moschee din lemn pe locul Templului. În anul **691**, pe locul altarului lui Abraham a fost terminată de construit **Moscheea Albastră**, iar în anul **715**, **Moscheea Al-Aksa**, considerată ca al treilea Sanctuar musulman, după Mekka și Medina. După 29 mai 1453, Sf. Sophia din Constantinopol a fost declarată al patrulea Sanctuar musulman.

În anul 1009, Ierusalimul şi Biserica Sfântului Mormânt au fost din nou distruse de către Kaliful Fatimid El Hakim (996-1021) al Egiptului. În anul 1016, Moscheea Albastră a fost distrusă de un cutremur de pământ, fiind restaurată după cinci ani.

În timpul războaielor arabo-bizantine au avut loc și asediile, anuale, ale Constantinopolului, din anii 674-678. Romeii au respins aceste atacuri ale arabilor cu ajutorul "focului grecesc", pe care flota bizantină l-a folosit atunci pentru prima oară. 257

<sup>257</sup> În primăvara anului 614, după un asediu de douăzeci de zile, Chosroes cucerind Ierusalimul, pe care perșii, nu numai că l-au prădat și au dezlănțuit un pogrom și alte atrocități contra creștinilor, incendiind Biserica Sfântului Mormânt, dar au confiscat și cea mai valoroasă relicvă a Crestinătății, Sfânta Cruce, pe care a fost răstignit Mântuitorul Iisus Hristos, și pe care Sahul a dus-o în Persia, unde a fost asezată în Catedrala din orașul creștin Ktesiphon. Numai Sfânta Lance și Sfântul Burete au putut fi salvate de furia perșilor, pe care patriciul Nicetas le-a adus la Constantinopol. În urma victoriei romeilor asupra perșilor, în anul 629, Sfânta Cruce a fost readusă și așezată în Biserica Sfântului Mormânt, lăcaș restaurat după incendiul, distrugerea, devastarea și prădarea acestuia, din anul 614. La 14 septembrie 630, în Biserica Sfântului Mormânt, Patriarhul Zaharia al Ierusalimului (609-631), în prezența împăratului Herakleios și a armatei bizantine, a "înălțat-o", adică a "arătat" Sfânta Cruce mulțimii credincioșilor prezenți în Cetatea Sfântă. După izbucnirea războiului arabo-bizantin, în anul 633, tot basileul Herakleios a dispus, în anul 634, ca Sfinta Cruce să fie adusă de la Ierusalim la Constantinopol, unde a fost așezată în Basilica Sfânta Sophia spre a fi ferită de pericolul de profanare, confiscare sau distrugere de către musulmanii fanatici ai păgânului Calif Omar. La trei ani după aducerea la Constantinopol a Sfintei și de viață făcătoarei Cruci, Ierusalimul a și fost cucerit de arabi, în anul 637. La Constantinopol, Sfânta Cruce a rămas, din anul 634, până la 1204.

Motivul sărbătorii sau al "înălțării" sau "arătării" Sfintei și de viață făcătoarei Cruci este, însă mult mai vechi decât evenimentele din anii 614, 629 sau 630 și se află în legătură nemijlocită cu evenimentul "aflării" Sfintei Cruci, de către Sf. Elena împărăteasa, mama Sf. Constantin cel Mare sau Constantin I (324-337, cezar în apus, din 308, iar august din 310, împărat unic în apus și răsărit, din 324), în anul 324, începutul construcției Basilicii Învierii sau a Bisericii Sfântului Mormânt, din Ierusalim, în anul 326, cu târnosirea din data de 13 septembrie 335. A doua zi, pe 14 septembrie, 335, Patriarhul Macarie al Ierusalimului (314-335) a "arătat" sau "înălțat" Sfânta Cruce în văzul credincioșilor din Ierusalim, prezenți la această mare sărbătoare. A doua sărbătoare a Sfintei Cruci este Duminica a treia din Postul Paștilor, cu dată schimbătoare, instituită la Constantinopol în secolul al VII-lea.

Doctrina exactă a cultului Sfintei Cruci a fost formulată la Sinodul al VII-lea Ecumenic, de la Niceea, din anul 787, ale cărui decizii au fost completate de Sinodul din Constantinopol, din anul 869.

În acest context istoric și religios poate fi înțeles și fenomenul apariției Imnului Acatist al Buneivestiri. Asediile repetate, anuale, ale arabilor asupra Constantinopolului, din anii 674-678, au adâncit pietatea mariană a Curții imperiale, Patriarhului, clerului și credincișilor din orașul păzit de Maica Domnului, în care aceștia și-au pus toată speranța de biruință și supraviețire. Brâul și Omoforul Maicii Domnului se păstrau cu multă sfințenie în biserica imperială din palatul Vlahernelor, din Constantinopol. Tot aici s-a păstrat si

#### 9. Epoca cruciatilor: Regatul cruciatilor, 1099-1187

Între anii 1048-1149, timp de un secol, Basilica Sfântului Mormânt a fost reconstruită, începuturile datorându-se împăratului romeu Constantin IX Monomahul (1042-1055) și cruciaților. În anul 1099 cruciații, în frunte cu Gottfried de Bouillon, cuceresc Ierusalimul, care transformă Moscheea Albastră în Biserică de rit Latin (romano-catolică), iar Moscheea Al-Aksa a devenit cartierul general al Cavalerilor Templieri. Musulmanii și evreii au fost alungați din Ierusalim. Astfel, în anul 1099 a fost creat Regatul Frank al Ierusalimului, titularul acestuia, monarhul Gottfried de Bouillon intitulându-se "din modestie?", nu rege, ci "Apărător al Sfântului Mormânt", din Ierusalim. Un an mai târziu, fratele acestuia, Balduin s-a încoronat "rege al Ierusalimului". 258

La 2 octombrie 1187, **Saladin** – Salah ad-Din – Sultanul Egiptului (1169-1193) a cucerit Ierusalimul de la cruciați, după care musulmanii și evreii au putut să revină în oraș. Câteva decenii mai târziu, Frederic II de Hohenstaufen, împărat al Sfântului Imperiu Roman de Națiune Germană (1215-1250), prin cruciada a V-a 1207-1221, a recucerit pentru scurt timp Ierusalimul, încheind o înțelegere cu Sultanul al-Kamil al Egiptului, din dinastia Ejubizilor, prin care, în anul 1229, împăratul primește Ierusalimul, Bethlehemul și Nazaretul, încoronându-se "rege al Ierusalimului.

Pacea nu a durat prea mult timp, pentru că în anul 1244, Salih, fiul lui al-Kamil, ajutat de tătari, a recucerit Ierusalimul, prădându-l în mod barbar. Din acest an, 1244, până la 1917, Ierusalimul și Țara Sfântă s-au aflat sub stăpânirea semilunei, adică a musulmanilor păgâni.

#### 10. Epoca mamelucilor egipteni (=regii sclavilor), 1250-1527

Au ocupat Ierusalimul în anul 1250 și au conferit orașului prosperitate, stabilitate și mai multă liniște, se înțelege, pentru musulmani și pentru evrei, creștinii luptând cu mizerii de tot felul și fiind expuși acțiunilor de islamizare. Orașul a fost reînnoit, cu construcții în stilul arab, iar zidurile orașului au fost refăcute. În anul 1291, sub presiunea mamelucilor, cruciații au fost obligați să cedeze acestora ultimele teritorii și orașe pe care le mai stăpâneau (Accra, 18 mai; Sidonul, 14 iulie; Beirutul, 21 iulie). După această perioadă de liniște, în anul 1400, Ierusalimul a fost din nou ocupat și prădat, de către mongolii lui Gingis Han.

#### 11. Epoca Otomană, 1517-1917

În anul 1517, Sultanul Selim I (1512-1520) a cucerit Ierusalimul, iar urmașul său, Soliman Magnificul (1520-1566), în anii 1538-1540 a reconstruit zidurile orașului, în forma în care se văd și astăzi.

*Vlachernitissa*, una din cele mai vechi icoane ale Maicii Domnului, pictată, conform tradiției, de Sf. Evanghelist Luca. În capela imperială din Palatul Sacru al basileilor, din Constantinopol, a fost păstrat, până la 13 aprilie 1204, și Sfântul Giulgiu, Lințoliu, Sindon sau Sudariul, furat de cruciați, aflându-se acum la Torino.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Cruciadele: I, 1096-1099; II, 1147-1149; III, 1189-1192; IV, 1202-1204; V, 1207-1221; Cruciata copiilor, 1212; VI, 1228-1229; VII, 1248-1254; VIII, 1270. În anul 1291, ultimele teritorii stăpânite de cruciați au fost cucerite de mameluci: Accra, 18 mai; Sidonul, 14 iulie; Beirutul, 21 iulie.

#### Regi, conducători politici și religioși ai Țării Sfinte<sup>259</sup>

#### Regi cunoscuți ai Moabiților, c. 1400 – 700 î.d.Hr.

**Moab** a fost un Stat sau Regat Vetero Testamentar, așezat în partea de răsărit a Mării Moarte, la sud de Amman, granița de nord făcându-o Wadi el Mudjib sau Valea Ammonului, întinzîndu-se până la nord de Edom, granița de sud fiind la Wadi el-Hesa, în **Iordania** de astăzi. Granița nordică, Wadi el-Mudjib a oscilat mereu, teritoriul fiind des cucerit și anexat altor formațiuni statale vecine.

Saraph, către anul 1400 î.d.Hr.

Seth

**Zippor** 

Balak

Eglon

Nahaş, contemporan cu regele Saul (c.1030-1000 î.d.Hr.)

Meşa, 850 – 810 î.d.Hr.

Hemoş – Nadab I, c. 800 î.d.Hr.

Hemoş – Nadab II, c. 735 î.d.Hr.

Hemoş – Nadab III î.d.Hr.

Proorocul **Moise** (c.1300 - 1260 î.d.Hr.) a murit pe Muntele **Nebo**, la **Madaba** (30 de km la est de Amman), în Regatul Moabit, unde i se poate vedea încă mormântul, în basilica paleocreștină de acolo. <sup>260</sup>

Musulmanii cinstesc mormântul lui **Abraham** în **Hebron** – al-Chalîl, iar Proorocul **Moise** (c.1300 - 1260 î.d.Hr.) a murit pe Muntele **Nebo**, la **Madaba** (30 de km la est de Amman), în Regatul Moabit, unde i se poate vedea încă mormântul, în basilica paleocreștină de acolo.

Pe aceeași axă, Hebron-Madaba se află Ierusalimul cu Sfântul Mormânt al Lui Iisus Hristos. Să fie doar o coincidență geografică?

#### Amoniții, c. 1030-580 î.d.Hr.

**Ammon** a fost un Regat, a cărui existență începe pe la sfârșitul epocii bronzului, așezat fiind în partea de est a Iordanului, între Ghilead în nord, cu granița pe râul Nahr ez-Zarqa, întinzându-se până la granița cu Regatul Moab, în partea de sud, cu capitala la Rabbat–Ammon, oraș, care după cucerirea Regatului Ammon, de către Alexandru cel Mare, în anul 331 î.d.Hr., a primit numele de Philadelphia, astăzi numindu-se Amman, capitala Iordaniei.

Ben Ammi

Nahaş, c. 1030 – 1000 î.d.Hr., contemporan cu Regele Saul (c.1030-1000 î.d.Hr.)

Hanun, c. 1000 – 995 î.d.Hr.

Andrei OŢETEA, Istoria lumii în date, elaborată de un colectiv de cercetători, sub cond. ..., Editura Enciclopedică Română, Bucureşti, 1972, pp. 14-15; Horia C. MATEI, Enciclopedia antichității, ediția a treia, Editura Meteora Press, Bucureşti, 2000, p. 423, precum şi după Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană şi română); Max WILBERG, Regenten-Tabellen, Weltbild Verlag, Augsburg, 1995², Reprint, p. 4-5 [ediția princeps, Frankfurt/Oder, 1906¹].

Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană şi română, pe internet), Liste der Referenztabellen / Herrscher und Regierungsschefs: Liste der Könige Israels: Moab (Bibel).

Sobi

Ruhubi, 870 – 860 î.d.Hr.

Ba'şa, c.853 î.d.Hr.

Budili, nume asirian, numele amonit este necunoscut, c. 740 î.d.Hr.

Şanip, c. 753

Padael ("El"=a mântuit), c. 700 – 677 î.d.Hr.

Kabus – Gabri, c. 680 î.d.Hr.

Barak-el, c. 675 î.d.Hr.

Ammindadab I ("Amm"=darnic), c. 650 î.d.Hr.

Hissilel (=el a mântuit), fiul lui Ammindadab I, c. 640 – 630 î.d.Hr.

Ammindadab II, fiul lui Hissilel, c. 600 î.d.Hr.

Baalis, c. 590 – 585 î.d.Hr.

Tobiah I. c. 580 î.d.Hr.

Tobiah II, c. 520 î.d.Hr.

Tobiah III

Tobiah IV, c. 270 î.d.Hr.

Tobiah V, c. 200 î.d.Hr.

Timotheus,? – 160 î.d.Hr.

Hyrcanus, mijlocul sec. I, î.d.Hr.

Zoilus Cotylas, **Tyran** de Philadelphia, 120 – 110 î.d.Hr.

Theodoros, **Tyran** de Philadelphia <sup>261</sup>

#### Nabateii

**Nabateii** a fost o confederație de triburi nomade arabe, din nord-vestul Arabiei. Se ocupau cu comerțul deținând numeroase caravane de cămile, pe ruta din Arabia, până la Yemen, în sud-est și până la Moab și Ammon în nord-vest. De prin secolul IV î.d.Hr., grație situației înfloritoare a comerțului lor, au început să dețină în zonă o putere economică și politică considerabilă.

Între obiectele cu care făceau negoț se poate aminti și nămolul din Marea Moartă, pe care-l exportau mai ales în Egipt, unde era folosit la înbălsămări. În perioada de timp din anul 150 î.d.Hr., până în anul 105 d.Hr., toți acești negustori au fondat împreună un Regat, care se întindea din peninsula Sinai, până în nordul Arabiei. În anul 85 î.d.Hr., Nabateii sub conducerea lui Harithath III (Aretas III Philhellen), 87-62 î.d.Hr., au cucerit chiar și Damascul, dar sub Pompeius a fost obligat să devină vasal al împăratului roman, păstrânduși integritatea teritorială. Acest Regat a durat până în anul 106, când împăratul Traian, cucerindu-l, l-a integrat în Imperiul Roman, teritoriul primind numele de Provincia Arabia Petraea.

Nabayot ibn Ismael

Natnu, către anul 650 î.d.Hr.

Nuhuru ibn Natnu

Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană și română, pe internet), Liste der Referenztabellen / Herrscher und Regierungsschefs: Liste der Könige Israels: Ammon.

#### Monarhi ai Regatului Nabateilor, 169 î.d.Hr. – 106 d.Hr.

Harithath (Aretas) I, 169 – 144 î.d.Hr.

Maliku (Malichus) I, 144 – 110 î.d.Hr.

Harithath (Aretas) II, 110 – 95 î.d.Hr.

Erotim,? 110 – 100 î.d.Hr.

Ubaidah (Obodas) I, 95 – 87 î.d.Hr.

ar-Rabil (Rabbel) I, 87 î.d.Hr.

Harithath III (Aretas III Philhellen), 87 – 62 î.d.Hr.

Ubaidah (Obodas) II, 62 – 50 î.d.Hr.

Maliku (Malichus) II?50 – 28 î.d.Hr.

Ubaidah (Obodas) III, 28 – 9 î.d.Hr.

Harithath IV (Aretas IV Philopatris) 9 î.d.Hr. – 40 d. Hr.

Maliku (Malichus) III,? 40 - 70 d.Hr.

co-regent: Şakilat, 40 – 60 d.Hr.

ar-Rabil II (Rabbel Soter), 71 – 106

co-regent: Gamilat, 71 – 90

Maliku (Malichus) IV, 106 262

# Arhiereii sau Marii Preoți ai Samaritenilor, de pe Muntele Garizim (sau Gerizim), mijlocul anului 1000 î.d.Hr. - 2005

Sashai, mijlocul anului 1000 î.d.Hr.<sup>263</sup>

Bakhi

Şebet

Salom

Hazekiah I

Ionathan I, c. 1000 î.d.Hr.

Yair II

Ionathan II

Ishmael

Tobiyah

Zadok

Amram I

Akob I

Akabiah I, c. 701 î.d.Hr.

Hillel

Seriah

Levi

Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană şi română, pe internet), Liste der Referenztabellen / Herrscher und Regierungsschefs: Liste der Könige Israels: Nabatäer.

Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană și română, pe internet), Liste der Referenztabellen / Herrscher und Regierungsschefs: Liste der Könige Israels: Hohepriester der Samariter.

Netaniel I

Azariah, c. 586 î.d.Hr.

Abdael, către anul 530 î.d.Hr.

Hezekiah II

Hananiah

Amram III, c. 500 î.d.Hr.

Hanna Hezekiah III

Daliah

Akob II

Akabiah II

Levi I

Eleazar II

Menasseh

Yair III

Netaniel II

Joachim, c. 1 d.Hr.

Jonathan III, c. 30 d.Hr.

Elişama, c. 70 d.Hr.

Shemaiah

Tobiah

Amram IV Akabon I

Phineas II

Levi II, către anul 130 d. Hr.

Eleazar III

Baba I

Eleazar IV

Akabon II

Netaniel III

Baba Rabba, fiul lui Netaniel III, la mijlocul secolului IV

Akabon III

Netaniel IV

Akabon IV

Eleazar V

Akabon V

Eleazar VI

Akabon VI, sfârșitul sec. VI

Eleazar VII

Netaniel V, începutul sec. VII

Eleazar VIII, c. 630

Netaniel VI

Eleazar IX, 640 – 650

Akabon VII

Eleazar X

Akabon VIII

Eleazar XI

Akabon IX, către anul 750

Eleazar XII, 780 – 810

Simeon

Levi III

Phineas III

Netaniel VII

Baba II

Eleazar XIII

Netaniel VIII

Eleazar XIV

Phineas IV

Netaniel IX

Abdael II

Eleazar XV

Abdael III

Eleazar XVI

Aaron II

Sadakah

Amram V

Aaron III

Netaniel X

Itamar

Amram VII

Uzzi

Iosif

Phineas V, sfârșitul sec. XIII

Eleazar XVII

Phineas VI, Nazarineanul

Abişa

Phineas VII

Eleazar XVII

Phineas VIII

Rabban Shalmiya ben Phineas,? – 1624

Ţedaca ben Tabiyya Ha'abta'ai, 1624 – 1650

Isaac ben Ţedaca, 1650 – 1694

Abraham ben Isaac, 1694 – 1732

Tabiyya ben Isaac, 1732 – 1752

Levi ben Abraham, 1752 – 1787

#### Şalmah ben Tabiyyah cel Mare, 1787 – 1855

Antiarhiereu, concurent:

Şelah ben Issac, 1787 – 1799

Amram ben Şalmah, 1855 – 1874

Iacob ben Aaron ben Şalmah, 1874 – 1916

Isaac ben Amram, 1916 – 1932

Matzliah ben Phinhas, 1933 – 1943

Abrişa ben Phinhas, 1943 – 1961

Amram ben Isaac, 1961 – 1980

Aşer ben Maţliah, 1980 – 1982

Şafiq Uzzi ben Iacob, 1982 – 1984

Iacob ben Şafiq, 1984 – 1987

Iosif ben Ab-Hisda, 1987 – 1998

Levi ben Abişa, 1998 – 2001

Şalom ben Amram, 2001 – 2004

Eleazar ben Tedakah, 2004 -

#### Judecătorii, c. 1300 – 1025 î.d.Hr.

Despre Judecătorii Evreilor sau a poporului ales, datele ne sunt oferite de Vechiul Testament: 264

Moise ben Amram, c. 1300 – 1260 î.d.Hr.

Joşua ben Nun, c. 1260 – 1240 î.d.Hr.

Othniel ben Kenaz, c. 1230 î.d.Hr.

Ehud ben Gera

Şamgar ben Anath

Deborah - femeie

Barak

Gideon Jerubaal ben Joaș, c. 1100 î.d.Hr.

Abimeleh, Rege, c. 1090 î.d.Hr.

Tola

Iair

Iephtah de Gilead

Ibzan von Bethlehem

Abdon ben Hillel

Elon

Samson ben Manoah

Samuel ben Elkana, c. 1030 î.d.Hr.

Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană și română, pe internet), Liste der Referenztabellen / Herrscher und Regierungsschefs: Liste der Könige Israels: Liste der Richter Israels.

# Regii întregului Israel (Israelului Mare), până la divizarea Regatului, c. 1025 – 925 î.d.Hr.

**Palestina**, termen folosit pentru prima oară de către Herodot (c.484-c.425 î.d.Hr.), la arabi Falestina, în Biblie Filistina sau filisteni, delimita teritoriul dintre Mediterană și Deșertul Sirian, de prin mileniile 3-2 era populată cu triburi ale canaanenilor, adică vest-semite. <sup>265</sup>

Între anii 1900-1700, î.d.Hr., **Abraham** se strămută din Mesopotamia în Canaan, unde, către anul 1800, regele Melhisedek al Salemului îl întâmpină cu pâine și vin. După anul 1400, î.d.Hr., feciorii lui Jacob erau în Egipt. Către anul 1280 î.d.Hr., are loc Ieșirea din Egipt, eliberarea din sclavia faraonului. În jurul anului 1250 î.d.Hr., a avut loc ocuparea Canaanului de către evrei, prin Iosua, care-l învinge pe regele local al Ierusalimului. Orașul rămâne totuși în mâinile iebusiților.<sup>266</sup> Regatul Unic Israel își baza constituția și constituirea pe o confederație a celor 12 Seminții, Triburi sau Neamuri ebraice, care își au începuturile în cei 12 fii ai lui **Iacob** și ai soțiilor acestuia **Lea** și **Rahel**, precum și de la sclavele lui, **Bilha** și **Silpa** (vezi și Facere 35, 22 – 26 și u.): 1. Ruben, 2. Simeon, 3. Levi, 4. Iuda, 5. Isachar, 6. Sebulon (toți de la Lea); 7. Iosif (Efraim-Manase), 8. Beniamin-Veniamin (de la Rahel); 9. Dan, 10. Naphtali (de la Bilha); 11. Gad, 12. Asser (de la Silpa).

**Saul**, rege, c. 1025 – 1010 î.d.Hr., unifică cele **12** triburi sau seminții israelite, punând bazele unui stat iudeo-israelian.

**Eşbaal**, fiul lui Saul, rege, 1010 - 1008

**David**, rege, **uzurpator**, c. 1010 – 1008 î.d.Hr.

**David**, rege legitim, 1008 – 965 î.d.Hr., centralizează statul, **Ierusalimul** a devenit capitala Regatului unic, iar după 925 a regatului de sud sau al Iudeei

**Solomon**, fiul lui David, rege, 965 – 925

#### Divizarea Regatului Regatul Israel sau de Nord, 925-722 î.d.Hr.

Având capitala la Şem, Pnuel, Tirţa, iar de prin anul 876 la SAMARIA, Şomron, aşezat în apropierea oraşului Nablus (vechiul Sichem sau Sihem). După cuceririle asiriene şi persane, Samaria şi-a pierdut din importanţă. Abia Herodes (Irod) cel Mare (37 î.d.Hr.– 4 d.Hr.) a refăcut orașul Samaria, sub numele de Sebaste, <sup>267</sup> pe care romanii, ulterior bizantinii l-au ignorat cu totul.

Lista regilor Israelului am dat-o în conformitate cu literatura următoare: Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană şi română, pe internet), Liste der Referenztabellen / Herrscher und Regierungsschefs: Liste der Könige Israels.

Moșe **MAUR, Istoria Israelului**, Din preistorie până la războiul de șase zile, Oradea, Aion, 2000, 224 p. Horia C. **MATEI, Enciclopedia antichității**, ediția a treia, Editura Meteora Press, București, 2000, p. 423.

Musulmanii cinstesc mormântul lui **Abraham** în **Hebron** – al-Chalîl, iar Proorocul **Moise** (c.1300 - 1260 î.d.Hr.) a murit pe Muntele **Nebo**, la **Madaba** (30 de km la est de Amman), în Regatul Moabit, unde i se poate vedea încă mormântul, în basilica paleocreștină de acolo.

Pe aceeași axă, Hebron – Madaba se află Ierusalimul cu Sfântul Mormânt al Lui Iisus Hristos. Să fie doar o coincidență geografică?

A nu se confunda cu orașul Sebaste, în Armenia.

Ieroboam I, 925 – 912 î.d.Hr.

Nadab, fiul lui Ieroboam, 912 – 910 î.d.Hr.

Başa sau Baesa, 910 – 887 î.d.Hr.

Ela, fiul lui Başa, 887 – 886 î.d.Hr.

Simri, 886 î.d.Hr., a domnit doar şapte zile

Tibni, 886 – 883 î.d.Hr., a domnit doar pe o parte din Regatul Israel sau de Nord

Omri, uzurpator, 886 – 883 î.d.Hr.

#### Dinastia Omridă:

Omri, legitim, 883 – 875 î.d.Hr.

Ahab, fiul lui Omri, 875 – 858 î.d.Hr.

Ahasja, fiul lui Ahab, 858 – 856 î.d.Hr.

Ioram, fratele lui Ahasja, 856 – 845 î.d.Hr.

#### Dinastia Jehu:

Jehu, 844 – 817 î.d.Hr.

Johas, fiul lui Jehu, 817 – 800 î.d.Hr.

Joaș, fiul lui Johas, 800 - 784 î.d.Hr.

Ieroboam II, fiul lui Joaş, 784 – 763 î.d.Hr.

Secharia, fiul lui Ieroboam II, 763 î.d.Hr., doar şase luni

Şalum, 763 î.d.Hr., a domnit doar o lună

Menahem, 763 – 753 î.d.Hr.

Pekachja, 753 – 751 î.d.Hr.

Pekach, 751 – 731 î.d.Hr.

Hoşea, 731 – 722 î.d.Hr.

În anul 721 î.d.Hr., regele asirian vechi Şalmanasar V (727-722 î.d.Hr.) a cucerit Samaria și a transformat Regatul de Nord sau Israel în provincie asiriană, deportând populația în masă în Media și în Mesopotamia.

#### Regatul Davidic, de Sud sau Iudea, 925-587 î.d.Hr., cu capitala la Ierusalim

Reboam, Roboam, Rehoboam, 925 – 915 î.d.Hr.

Abia, Abijah, 915 – 913 î.d.Hr.

Asa, 913 – 873 î.d.Hr.

Isafat, Jehosafat, Josafat, 873 – 849 î.d.Hr.

Joram, Jehoram, 846 – 843 î.d.Hr.

Ahasja, Ohozia, Ahaziah, 843 – 842 î.d.Hr.

Atalia, Athaliah, Atalia, mama lui Ahasja, regină, 842 – 837 î.d.Hr.

Joas, Ioaș, Jehoaș, 837 – 800 î.d.Hr.

Amazja, Amasia, Amaziah, 800 – 783 î.d.Hr.

Azaria, Azariah, Uzziah, Asarja, Usija, 783 – 742 î.d.Hr.

Jotam, Iotam, Jotham, regent, 758 – 743 î.d.Hr.

Ahas, regent, 758 – 733 î.d.Hr.

Ahas, 733 – 727 î.d.Hr.

Hiskia, Iezechia, Hezekiah, 727 – 687 î.d.Hr.

Manase, Manasseh, 698 – 642 î.d.Hr.

Amon, 642 – 640 î.d.Hr.

Iosia, Josiah, Ioşia, 640 – 609 î.d.Hr.

Ioahaz, Jehoahaz, 609 î.d.Hr.

Ioiachim, Jehoiakim, Jojakim, 609 – 598 î.d.Hr.

Iehonia, Jehoiakim, Jojachin, 597 î.d.Hr.

Sedechia, Zedekiah, 597 – 586 î.d.Hr.

În anul 586 î.d.Hr., armata lui Nabucodonosor II, regele Noului Babilon a cucerit şi distrus Ierusalimul. Nu se ştie dacă Sedechia a mai avut urmaşi în timpul captivității babilonice. După anul 586 î.d.Hr., Iudeea a fost condusă de guvernatori babilonieni, apoi persani.

#### Guvernatori babilonieni (587-538) și persani (538-330) în Iudeea

Ghedalja, 587 – 586

•••••

Şeşesbazar, din anul 538 -?

Serubabel, către anul 515 -?

Elnatan, către anul 510 -?

Ahzai, către anul 490 -?

Nehemia, 445 – după 433

Bagohi, către anul 403 -?

Jehiskija,? – c. 330; în anul 332, Iudeea a fost inclusă în imperiul lui Alexandru cel Mare;

#### Iudeea elenistică

## Arhierei (Mari Preoți) Macabei și alți conducători politici evrei HASMONEI, 165 î.d.Hr. – 37 î.d.Hr.

**Hasmoneii** au fost o casă dinastică, care după răscoala Macabeilor, din anul 165 î.d.Hr., a reuşit să întemeieze un stat evreu independent în Palestina. În anul 63 î.d.Hr. acest stat iudeu și-a pierdut independența, menținându-și totuși integritatea teritorială ca regat clientelar al Romei. În aceste condiții politice noi, dinastia Hasmoneilor a fost înlocuită în anul 37 î.d.Hr., cu aceea **Irodiană**.

Iuda Macabeul, fiul lui Matatia, 165 – 161 î.d.Hr.

Ionatan, 161 – 143 î.d.Hr.

Simon, 143 – 135 î.d.Hr.

Ioan Hyrkanos I, 135 – 104 î.d.Hr., Regatul Iudeu atinge maxima expansiune teritorială

Aristobul I, 104 – 103 î.d.Hr., este primul care ia titlul de rege

Alexandru Ianai (Iannaios), 103 – 76 î.d.Hr.

Alexandra Salomea și fiul acesteia Hyrkanos II, 76 – 67 î.d.Hr.

67 – 63 î.d.Hr., război civil între Hyrkanos II și uzurpatorul Aristobul II;

Aristobul II, 67 – 63 î.d.Hr.

Hyrkanos II, 63 – 40 î.d.Hr.

Antigonos, 40 - 37 î.d.Hr.

#### Regi ai Iudeei, dinastia Irodiană, 37 î.d.Hr. – 91 d.Hr.

Întreagă Iudeea: 37 î.d.Hr. – 4 î.d.Hr.; la moartea lui Herodes I cel Mare, 4 î.d.Hr.,

Regatul este împărțit între fiii acestuia;

**Herodes I cel Mare,** 37 î.d.Hr. – 4 î.d.Hr.

Divizarea Regatului: 4 î.d.Hr. – 41 d.Hr.

Galilea şi Perea: 4 î.d.Hr. – 39 d.Hr.

**Herodes Antipa**, 4 î.d.Hr. – 39 d. Hr.

Iudeea, Samaria, Idumea: 4 î.d.Hr. – 6 d.Hr.

**Herodes Arhelau**, 4 î.d.Hr. – 6 d.Hr.

Gaulanitis, Trachonitis, Batanea, în nord: 4 î.d.Hr. – 41 d.Hr.

**Herodes Philippos**, 4 î.d.Hr. – 37 d.Hr.

**Herodes Agrippa I**, 37 d.Hr. – 41 d.Hr.

Întreagă Iudeea: 41 d.Hr. – 91 d.Hr.

Herodes Agrippa I, 41-44

**Provincie romană**, 44 – 53

**Herodes Agrippa II**, 53 – 91, domnește numai asupra Gaulanitis,

Trachonitis, Batanea, în nord, 53 – 91

Provincie romană, din anul 91 d.Hr.

#### Patriarhii Ierusalimului

Păstoresc 260.000 de suflete, în Israel, Jordania și Sinai. Actualmente doar 4% din populația Statului Israel este creștină, toate confesiunile la un loc. <sup>268</sup> Țara Sfântă a creștinilor, este aproape lipsită de populație creștină. <sup>269</sup>

Nu se poate imagina un sistem de jurisdicție Bisericească, fără implicarea Ierusalimului, orașul gloriei și al umilinței, orașul activității Mesianice a Fiului Lui Dumnezeu, orașul în care **Iisus Hristos** a activat, a pătimit, a murit și a înviat a treia zi după Scripturi, orașul **Basilicii Sfintei Învieri** sau a Sfântului Mormânt (târnosită la 13 septembrie 335), **Mama tututror Bisericilor creștine din lume, simbolul Ierusalimului Ceresc**. În Ierusalim a fost fondată Biserica Creștină, în două etape: 1. ca Instituție Divină, pe Cruce, în Vinerea Mare, prin Jertfa Unică a Lui Iisus Hristos; 2. ca și comunitate de oameni, la Rusalii sau Cincizecime, când, după Pogorârea Sfântului Duh asupra Apostolilor și asupra Maicii Domnului, au avut loc convertirile în masă a câtorva mii de pelerini prezenți în Cetatea lui David. Curând după aceste evenimente, Sfinții Apostoli au părăsit orașul Ierusalim, unul câte

Pentru Creştinismul din lumea arabă actuală, vezi lucrarea prințului de coroană iordanian El Hassan bin TALAL, Das Christentum in der arabischen Welt, Mit einem Vorwort von Hans Küng, Übersetzung von Beatrix Immenkamp, Böhlau Verlag Wien, Köln, Weimar, 112 p., incl. 2 hărți.

De te voi uita Ierusalime, Țara Sfântă și Cărțile Sacre în literatura română, Antologie alcătuită de + Marin BUCUR și Victoria Ana TĂUŞAN, cu o prefață de Victor Bărlădeanu, Editura Fundației Culturale Române, București, 1996, 395 p.

Rugați-vă pentru pacea IERUSALIMULUI, alcătuire de Ignatie Monahul, Editura Axios, București, 1998, 159 p., incl. pl.

unul, împrăștiindu-se prin întreaga lume a antichității, pentru a propovădui Vestea cea Bună a Lui Hristos cel înviat a treia zi după Scripturi. Sfântul Apostol Iacob "Fratele Domnului" este singurul care a rămas în Ierusalim, conducând prima comunitate de creștini de acolo. El avea o mare autoritate asupra Apostolilor. Despre comunitatea primară a Bisericii din Ierusalim, avem mărturii în Sfânta Scriptură: Fapte, 15,1-35 (Sinodul de la Ierusalim, din anul 49 sau 50, Scrisoarea către Biserica din Antiohia, știri despre cea de-a doua călătorie misionară a Sf. Ap. Paul etc.); Galateni, 2,2-10; în faza inițială a comunității din Ierusalim, membrii acesteia purtau numele de "adepți" sau "ucenici" ai Lui Iisus Hristos, pentru că noțiunea de "creștin" va apare, mai târziu, la membrii comunității din Antiohia. Acolo, după convertirea în masă a păgânilor, s-au numit pe sine adepții sau ucenicii Lui Iisus Hristos, pentru prima oară "creștini", confirmă Sf. Evanghelist Luca, în Faptele Apostolilor, 11,26: "Şi în Antiohia s-au numit ucenicii, pentru prima oară, creștini".

După anul 70 și mai ales după anul 135, creștinii au împărtășit aceeași soartă cu evreii, fiind expulzați din Ierusalim.

#### Biserica din Aelia Capitolina, începând cu anul 135.

Prima comunitate creștină, dinainte de anul 70, respectiv 135, a fost distrusă și împrăștiată, odată cu expulzarea sau uciderea membrilor acesteia în anul 70, respectiv 135. Așa se explică și transferarea la Edessa și depozitarea acolo a Sindonului sau Sf. Giulgiu, și a Sf. Mandylion (Sf. Măhramă, cu Chipul Mântuitorului), descoperite de împăratul Justinian I, în mod întâmplător, în anul 544.<sup>270</sup>

Printre noii coloniști ai Ierusalimului, de după anul 70 și de după anul 135, se aflau și creștini. În felul acesta, comunitatea creștină din Ierusalim s-a refăcut, fiind foarte activă. Episcopul cetății Aelia Capitolina (numele roman al Ierusalimului) era sub jurisdicția Mitropolitului din Cezareea Palestinei. Mitropolia Cezareei, împreună cu alte două Mitropolii din Palestina, se aflau sub jurisdicția Patriarhiei Antiohiei, până în anul 451. Monahismul egiptean s-a răspândit rapid și în Palestina, unde a populat zona dintre Ierusalim și Marea Moartă.

În epoca Bizantină sau romeică a avut loc și ridicarea Scaunului Episcopal din Ierusalim, la rangul de Scaun Patriarhal, în anul **451**, la Sinodul IV Ecumenic, de la Calcedon, reconfirmat de canonul **36** Trulan, 691-692, Patriarhia având din start trei mitropolii, cu 60 de eparhii, sufragane.

Săborul al şaselea Ecumenic de la Trula, Gl. 36:

# Țarigrădeanul cu Roma să fie cinstile amândurora tocma; după dinșii alexandreanul, după aceștia antiohianul, de-acia ierusalimleanul.

Tâlc.(uire):

Țarigrădeanul să se cinstească tocma într-o potrivă cu Roma, că așa se-au zis la al treilea canon al săborului al doilea de la Tarigrad și la canonul 28 al săborului a patra de la

Pentru Mandylion, vezi Konrad ONASCH, Kunst und Liturgie der Ostkirche in Stichworten unter Berücksichtigung der Alten Kirche, Verlag Hermann Böhlaus Nachf., Wien, Köln, Graz, 1981, pp. 17-18: Acheiropoietos – icoana cea nefăcută de mână omenească. Pentru Sf. Giulgiu – Sindon, vezi ultima lucrare, cu comunicări ştiințifice, privitoare la Sudariul de la Torino: Das Turiner Grabtuch, Kongres Wien, 28. und 29 Mai 2002. Studientag Wien 12 Februar, 2003, Veranstaltet von der Wiener Katholischen Akademie im Wiener Erzbischşflichen Palais, Bericht herausgegeben von Elisabeth MAIER, 2005, Wiener Dom-Verlag, 256 p.

Halchidona, ca să nu se socotească al doilea după Roma, ce după vreame așa se cade a socoti și de aicea să fie adevărat după punerea înainte a vremii, iară nu a cinsti; că după multă vreame a cinstii besearicii romanilor, dobândit-au cinstea tocma și acest Scaun al Țarigradului, cinstindu-se cetatea aceasta și luând mărie tocma ca și Roma cea bătrână de săbor și de împărați, pentru mutarea Scaunului.<sup>271</sup>

Înainte de anul 451, teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei de Ierusalim era subordonat canonic, Patriarhiei Antiohiei.<sup>272</sup> Cu toate acestea, Episcopul Ierusalimului s-a bucurat tot timpul de o cinste deosebită. Acest lucru a fost confirmat și încurajat și de către Primul Sinod Ecumenic, de la Niceea, din anul 325, care, prin canonul 7, unde se preciza:

Deoarece a avut tărie obiceiul și vechea predanie (tradiție) ca episcopul din Elia (Ierusalim) să se cinstească (să se bucure de cinste), să aibă urmarea (continuarea) cinstei (acesteia) păstrându-se însă pe seama mitropoliei propria ei vrednicie (demnitate).

[Compară cu canonul 34, Apostolic; 2, II Ec.; 12, IV Ec.; 36, Trulan; 19, Antiohial 273

Cel dintâi Episcop al **Ierusalimului**, care, în anul **451** a fost învrednicit cu titlul de **Patriarh**, a fost **Juvenal (419-458)**.

#### a. Episcopii Ierusalimului

Sf. Apostol **Iacob**, "cel Mare", "cel Drept", "cel Mic", adică "Tânăr", "Fratele Domnului", 33 – c.61/62 (vezi Lc., 10, 1; Mc., 15, 40;), autorul Epistolei Sobornicești care-i poartă numele, scrisă în anul 61. El era de fapt unul din cei 70 de Ucenici, nu din Colegiul celor 12 Apostoli.

Simion, Simon, 62 – c. 106/107 Justus, recte Iudas, 107 – 113 Zacheus, recte Zacharias,? -? Tovi, recte Tobias,? -? Veniamin,? – 117? Ioan I, 117 -?

T ÎNDEDEDTADEA LECH

Compară textele canoanelor acestea, p. 505, cu colecția: Arhidiacon Prof. Dr. Ioan N. **FLOCA**, *CANOANELE*, Op. cit., p. 126.

îndereptarea Legii cu dumnezeu care are toată judecata arhierească și împărătească de toate vinile preoțești și mirenești Pravila Sfinților Apostoli, a celor 7 săboare și toate ceale nameastnice. Lângă aceastea, și ale Sfinților Dascali ai lumii: Vasilie Velichi, Timotei, Nichita, Nicolae; Theologhia Dumnezeeștilor Bogoslovi. Scrise mai nainte și tocmite cu porunca și învățătura Blagocestivului Împărat, Chir Ioan Comninul, de cuvân <tătorul> Diac al Marii Besearici lu Dumnezeu și păzitor de pravili, Chir Alexie Aristinul. Iar acum de întâi prepuse toate de pre ellineaște pre limbă rumânească, cu nevoința și userdia și cu toată cheltuiala a presfințitului de Hristos Chir Ștefan, cu mila lu Dumnezeu Mitropolit Târgoviștei, Exarh Plaiului și a toată Ungrovlahia. În Târgoviște, în tipografia Prealuminatului mieu Domn, Io Mathei Voievod Basarab în Sfânta Mitropolie, în casa Nălțării Domnului nostru Iisus Hristos. Martie 20, văleat 7160, a lui Hristos 1652, V post velichi.

ENCHIRIDIONU, adeca *Carte manuale* de canóne ale unei, sântei, soborniceşti, şi apostoleşti Biserici cu Comentare, de Andreiu Baronu de Siagun'a, Sabiiu[Sibiu], în tipografi'a archidiecesana, 1871, 548 p. (vezi p. 124, 56, 20).

Arhidiacon Prof. Dr. Ioan N. **FLOCA**, *CANOANELE BISERICII ORTODOXE*. Note şi comentarii, Sibiu, 1992, p. 55.

```
Mathias, recte Mattheus,? – c. 30 ianuarie 120
Filip,? - 124
Seneca,? -?
Justus II,? -?
Levi,? -?
Efrem, sau Efres,? -?
Iosif I,? -?
Iuda, sau Quiriacus, Chiriac,? – 134/148
Marin sau Marcus, 134/148 – 156
Casian,? -?
Publius,? -?
Maximian I, sau Maximus I,? -?
Julian I?,? -?
Caius I?, sau Gaius,? -?
Simachus,? -?
Caius II, sau Gaius ori Caiu II sau a doua oară?,? -?
Julian II, sau Julian, a doua oară?, 168 -?
Capit, Capito,? – 175?
Maxim II,? -?
Antonin, sau Antonius,? -?
Valens,? -?
Dolihian,? – 185
Narcisus, 185 – 205? sau 212 - 213?
Dius, sau Pius, 205? – 207?
Ghermanion, 207 - 211
Gordie, sau Gordion, 211 – 212
Sf. Martir Alexandru, 213 – 251
Mazbenes, sau Mazavan, 251 – 260
Himeneu, sau Hymenaios, 260 – 298
Zabdas, 298 – 300
Hermon, sau Hermas, 300 - 314
Macarios I, 314 – 333
Maxim III, 333 – 348/351
Heraklios, 350/351 -?
Chiril I, 351 – 18 martie 386, păstorirea lui a fost conturbată de intruși
                     Eutihie, arian,? 357 -? 359, Antipatriarh
                     Irineu, arian,? 361-? 362, Antipatriarh
                     Hilarie, arian,? 367 -? 378, Antipatriarh
```

**Ioan II**, 386 – 17 ianuarie 417 **Prailie**, sau Praylus, 417 – 418/420/422? **Juvenal**, 422 – 458, din anul **451**, **Patriarh**, prin canonul 28.

#### b. Patriarhii Ierusalimului, din anul 451

Juvenal, 451-458, conturbat și alungat de monofiziți: **451-454**; primul **Patriarh al Ierusalimului**, din anul **451**, conform canonului 28, eveniment care a declanșat conflictul cu monofiziții din Ierusalim, dușmani ai Sinodului IV Ecumenic din Calcedon, 451.

**Teodosie**, monofizit, după 451 – sfârșitul lunii februarie,

începupul lunii martie 457, Antipatriarh

Anastasie I, începutul lunii iulie 458 – începutul lunii ianuarie 478

**Martiriu**, 478 – 13 aprilie 486

**Salustiu**, 486 – 23 iulie 494

**Elia I**, Ilie I, 23 iulie 494 – 20 iulie 516, exilat

**Ioan III**, 1 septembrie 516 – 20 aprilie 524

Petru, 524 – începutul lunii octombrie 544

••••••

Macarie II, prima oară, oct. 552 – dec. 552

Eustochius, Euthychius, dec. 552 – 563/564

**Macarie II**, a doua oară, 563/564 – 574/575

**Ioan IV**, 574/575 – 593/594

**Amos**, Neamus, 594 – 601

**Isac**, Isacius, Hesychius, 601 – 609

**Zaharia**, 609 – 628/630

**Modest**, 630/632 – 17 dec. 633 sau începutul anului 634

**Sofronie**, 17 dec. 633 sau începutul anului 634 – 11 martie 638

Sedisvacanță: 638 – c. 650

Scaunul a fost administarat de Constantinopol Noua Romă și de Roma Veche

Administratori sau Intrusi?, erau în conflict fie cu Roma, fie cu Constantinopolul:

**Sergiu**, Episcopus Iopensis,? -?, depus de papa Teodor I, Grecul (642-649)

**Ștefan**, Episcopus Dorensis,? -?, Vicar Patriarhal, Prepozit al Papei Teodor I

Ioan, Episcopus Philadelphiae, 649 -?, Vicar Patriarhal, Preposit al Papei Martin I (649-655)

**Gheorghe I**, c. 650 – 668

**Teodor I**, 668 – c. 691/692

**Anastasie II**, înainte de 1 sept 691/692 – 705; existența lui este contestată, vezi Le Quien, Oriens. Christ., vol. III, p. 281

**Ioan V**, 705 – 735

**Teodor II**, 735 – 770

Elia II, Ilie II, 770 – 797, exilat şi readus în Scaun, păstorire întreruptă

Eusebiu, 772 -?, Antipatriarh

Teodosie,? -?, 785 - 787?, Antipatriarh

**Gheorghe II**, 797 – 807

**Toma I**, 807 – 821

**Vasile**, 821 – 839

**Ioan VI**, 839 – 843

**Sergiu I**, 843 – 859

**Solomon**, 859 – 865

**Teodosie**, 867 – c. 878

Ilie III, c. 878 – 907

**Sergiu II**, sau Gheorghe?, după 5 aprilie 907 – după septembrie 912

**Leontiu I**, sau Leo I, 912 – 929

**Atanasie I**, sau Anastasie III, 929 – înainte de 937

Hristodul I, Hristofor sau Hristodor, înainte de 2 aprilie 937 – 951

**Agaton**, 951 – 964

**Ioan VII**, 964 – 28 mai 966

Hristodul II, 966 – 21 ianuarie 969

**Toma II**. 969 – 979

**Iosif II**, 980 – 983/984

**Agapios**, Episcopul Seleuciei, 983/984 – 985

Orest, sau Ieremia, între 15 ian și 3 febr. 986 – 1006

#### **Sedisvacanță**, 1006 – 1012

**Teofil I**, ian. 1012 – ian. 1020

Nichifor, iulie 1020 – după 1048

**Ioanichie**, c. 1048 -?

Sofronie II, înainte de 1059 – după 1064

••••••

**Eftimie I**,? – după 1083

Simion II, înainte de 1092 – iunie/iulie 1099, în anul 1097 a părăsit Ierusalimul

**Ioan VIII**, spre anul 1098 – 1106/1107

Sava, Mitropolitul Cezareei Palestinei, 1117? – 1117/1118 sau 1122

**Nicolae**, febr. 1126 – 26 ian. 1156?

**Ioan IX**, 1157? – 1166

**Nichifor II**, 2 martie 1166 – 2 iulie 1171?

**Leonțiu II**, 1171 sau 1174/1175 – 14 mai 1184/1185

Dositei I, înainte de 1185/1187 – sept./oct. 1189, apoi Patriarh Ecumenic al Constantinopolului: prima oară, februarie 1189 (9 zile); a doua oară, septembrie / octombrie 1189 - 4 și 10 septembrie 1191 (agreat de Isaac II Angelos, pentru cunoștințele lui de astrologie, ocupându-se și cu prezicerea viitorului și a ghicitului, Dositei I fiind adesea consultat de monarhul romeu). Un grec foarte inteligent și viclean.

Marcu II, finele anului 1189 sau începutul anului 1190 – 24 febr. 1195?

Eftimie II, 1195 – mort la Mănăstirea Sf. Ecaterina din Sinai, către anul 1222

**Atanasie II**, către anul 1222 sau după – 1235?

**Sofronie III**, 1235 – c. 1273

Grigorie I, c. 1273 – vara anului 1285

**Tadeus**, c. 1285 – c. 1296

#### Sedisvacanță, 1296 – c. 1303

Atanasie III, Mitropolitul Cezareei Palestinei, prima oară, c. 1303? – înainte de 1308

**Gabriel**, Voulas,? -?, c. 1309 -?

Atanasie III, a doua oară, c. 1309 -?

Gabriel, Voulas, a doua oară,? -?, către anul 1320

**Grigore II**,? – 1322?

Lazăr I, prima oară,? -?, către anul 1330, depus din Scaun

Gherasim I,? – înainte de 1341, alungat

**Lazăr I**, *a doua oară*, înainte de 1341 – 1367? La 21 mai 1346 a fost chemat la Adrianopol, unde l-a încoronat basilevs, pe uzurpatorul Ioan VI Cantacuzino, unde, împreună cu alți arhierei prezenți, l-au declarat depus din Scaun pe Patriarhul Ecumenic Ioan XIV Caleca (1334-1347). Hotărârea acestora a rămas fără efect.

**Dorotei I**, după 1367 sau 1377/1378 – 1402, poate până în anul 1412

#### Sedisvacanță, 1412 – 1419

**Teofil II**, c. 1419 – 1424

**Teofan II**, 1424 – c. 1430

Sedisvacanță, c. 1430 – c. 1437

**Ioachim**, c. 1437 – c. 1464

**Abraham**, sau Avraam, c. 1464 – 1468

**Iacob**,? – 1480/1482

••••••

Grigorie II,? -?, către anul 1500?

**Marcu III**,? – 1505

**Dorotei II**, 1506 – 1537 sau 1543

**Gherman I**, 1537 sau 1543 – 1579

**Sofronie IV**, 1579 – 1608

**Teofan III**, 1608 – 15 decembrie 1644

**Paisie**, 23 martie 1645 – 2 decembrie 1660

Nectarie, din Creta (fost Egumen la M. Sinai, 1660), 25 ian. 1661-1669, depus din Scaun

**Dositei II**, Notara, 23 ian. 1669 – 7 febr. 1707

**Hrisant**, Notara, 8 febr. 1707 – 7 febr. 1731

**Meletie**. 1731 – 1737

**Partenie**, martie 1737 – 17 oct. 1766

**Efrem II**, dec. 1766 – 15 aprilie 1770

**Sofronie V**, 17 apr. 1770 – 1775

**Avramie II**, sau Abraham II, iunie 1775 – 2 nov. 1787

**Procopie I**, dec. 1787 – 23 oct. 1788

**Antim**, 23 oct. 1788 – 10 nov. 1808

**Policarp**, nov. 1808 – 3 ian. 1827

**Atanasie V**, ian, 1827 – 16 dec. 1844

**Chiril II**, 16 martie 1845 – 1872

**Procopie II**, 1872 – 1875

**Ierotei**, 15 iunie 1875 – 11 iunie 1882

**Nicodim**, 1883 – 1890

**Gherasim II**, 15 febr. 1891 – 9 febr. 1897 **Damian**, 10 iunie 1897 – † 14 august 1931

Topoteretes – Administrator, Vicar, Loctiitor, 1931 – 1935

**Timotei**, 26 iulie 1935 – 31 dec. 1955

**Benedict**, 29 ian. 1957 – 10 dec. 1980

**Diodor**, Damian Karivalis, 16 febr. ales, întronizat 1 martie 1981 – 2000

Irineu I, ales 13.08., într. 15 sept. 2001-2005, 24/30 mai, depus din treaptă, caterisit 16 iunie

Teofil III, ales 22 august, întronizat 22 nov. 2005 -

## Mănăstirea Sfânta Ecaterina din Sinai: Arhiepiscopia Autonomă de Sinai, Pharan și Raith [Egumeni-Arhiepiscopi]

Un deosebit prestigiu a avut tot timpul Mănăstirea Sfânta Ecaterina de la poalele Muntelui Sinai, Horeb, Gebel Mousa sau Muntele Revelației (vezi Exod cap.19, u.). În acest loc sfânt au început să trăiască eremiți încă din secolul al III-lea. Numai că viața lor era tot timpul în pericol, din cauza hoților și altor răufăcători, fiind și deranjați la slujbele religioase și în întreaga lor activitate spirituală și edilitar-gospodărească. La sfârșitul secolului al IV-lea, Abadesa sau Egumena **Aetheria**, de la o Mănăstire din sudul Franței sau nord-vestul Spaniei a întreprins un pelerinaj la Locurile Sfinte, în cadrul căruia a vizitat și complexul monahal de la Sf. Ecaterina, din Sinai, pe care-l descrie în memorialul redactat cu acest prilej: "Peregrinatio ad loca sancta". În Anexa acestei lucrări, Aetheria face o interesantă și foarte importantă descriere a slujbelor și a vieții religioase din Ierusalim, din perioada respectivă de timp. Aetheria scrie despre Sf. Ecaterina din Sinai următoarele impresii:

<Dort befanden sich viele Klausen heiliger Männer und eine Kirche an dem Ort wo der Dornbusch steht... Vor der Kirche ist ein sehr hübscher Garten mit reichlich gutem Wasser, und der Dornbusch steht im Garten. Daneben wird die Stelle gezeigt, an der Moses stand, als Gott zu ihm sagte: ,Leg deine Schue ab, denn der Ort, wo du stehst, ist heiliger Boden!'>. "Acolo existau multe chilii ale sfinţilor Bărbaţi (Părinţi, Monahi, n.n.), precum şi o Biserică, adică acolo unde se află şi Rugul... În faţa (sau înaintea?) Bisericii se întinde o grădină frumoasă cu apă bună (de băut, n.n.) din abundenţă şi (Sfântul) Rug se află în (această, n.n.) grădină. Alături se poate vedea locul unde a stat Moise, atunci când Dumnezeu i-a spus: 'Scoate-ţi încălţămintea din picioare, că pe locul pe care stai este pământ sfânt' (Ieşirea 3,5, n.n.)". 274

John GALEY, Das Katharinenkloster auf dem Sinai, Einführung Kurt Wetzmann, George FORSYTH, Belser Verlag, Stuttgart, Zürich, Sonderausgabe 1990², [1979¹], 191 p., incl. 207 il.+ hartă. În cazul de față, p. 12.

Procopios din Cezareea (către 500 – după 565), cronicar de curte, din timpul domniei lui Justinian I (527-565) și secretar al generalului Belizarie, în lucrarea sa panegiric, privind realizările în domeniul edilitar-arhitectonic a împăratului Justinian I, **De aedificiis**, V, VIII, 1, 4-9, dă și el unele detalii privitoare la construirea actualei Mănăstiri Sf. Ecaterina, din Sinai, operă realizată între anii 548-565. Mănăstirea a fost afierosită Maicii Domnului, desi poartă numele de Sf. Ecaterina, hram care detine totusi locul al doilea. Motivul este lesne de înteles, dacă ne gândim că moaștele Sfintei Ecaterina erau păstrate, până târziu, în secolul X sau XI, în capela de pe vârful "Muntelui Caterina" - Gebel Katharina, mult mai înalt decît Muntele lui Moise. Mănăstirea-cetate, în formă pătrată, ușor romboidă, așezată în "Wadi ed-Dair" (Valea Mănăstirii) este împrejmuită cu ziduri puternice și face parte dintr-un sistem strategic bizantin, pentru limita orientală a imperiului, care începe din Armenia, prin Siria, Palestina, până în Egipt. Mănăstirea avea un pregnant caracter internațional, unde alături de greci, se aflau călugări georgieni, egipteni, palestinieni, sirieni, armeni, slavi și chiar apuseni, de tradiție latină (astăzi am spune romano-catolici). Pentru paza Mănăstirii și pentru asigurarea mâinii de lucru, Împăratul Justinian I a colonizat acolo populație din Egipt, Balcani, Anatolia și Armenia. Primul secol, după construirea acestei Mănăstiri, poate fi considerat un "secol de aur" al acesteia, pentru că după anii 639-642 Egiptul a căzut sub stăpânirea arabilor musulmani, peninsula Sinai împărtășind și ea aceeași soartă. Până prin anii 642, Mănăstirea Sf. Ecaterina cultiva o legătură directă cu Constantinopolul, adică cu Patriarhul Ecumenic și cu Împăratul Romeu, ctitorul și protectorul acestui Sfânt Așezământ, începând cu Justinian I. După această dată, Mănăstirea s-a apropiat din ce în ce mai mult de Ierusalim, poate și pentru faptul că era și ea un punct, un obiectiv al locurilor Sfinte (Muntele Revelației Lui Dumnezeu), iar Patriarhia din Cetatea lui David avea jurisdictie asupra întregului Pământ al Făgăduinței și al Locurilor legate de Istoria Mântuirii din Tara Sfântă și din împrejurimile acesteia.

Prin secolul al X-lea, legăturile cu Constantinopolul au fost reluate, grație succeselor militare ale armatei romeie sau bizantine în Orientul apropiat.

De prin anul 1000, lângă Basilica Maicii Domnului, în spațiul vechii trapeze sau săli pentru pelerinii care veneau la Mănăstire, a fost amenajată o moschee, pentru beduinii din jur, trecuți la islam, la care s-a adăugat și un minaret. Prin această măsură, luată de călugării de acolo a fost salvată mănăstirea de la distrugere, pradă și transformare în moschee, deoarece Califul șiit al-Hakim (995-1021) al Fatimizilor (909-1171), de la Cairo, în Egipt, a venit personal la Sf. Ecaterina din Sinai, cu intenția de-a distruge Mănăstirea și celelalte clădiri din jur. Călugării l-au întâmpinat cu rugămintea fierbinte de-a cruța Mănăstirea, pentru că acest loc este și pentru musulmani sfânt, iar în cadrul complexului monastic se află deja o moschee. Tot cu acestă ocazie, călugării au prezentat Califului, Scrisoarea lui Mahomed, pentru protejarea Mănăstirii Sf. Ecaterina.<sup>275</sup> În timpul cruciadelor (1096-1291), legăturile Mănăstirii

Textul aceste scrisori, în versiune franceză, engleză şi română se află în lucrarea: Ioan Marin MĂLINAŞ, De te voi uita, Constantinopol! sau privitor la evenimentele de la 10 august 626, 13 aprilie 1204 şi 29 mai 1453, în vol. Byzance après Byzance, 550 de ani de la căderea Constantinopolului, Oradea, 7–8 mai 2003, pp. 30-102 [=Universitatea din Oradea, Facultatea de Teologie Ortodoxă, Facultatea de Istorie-Geografie, Muzeul Țării Crişurilor, editori Constantin Voicu şi Liviu Borcea, Coordonator Nicu Dumitrașcu]. Aceeași lucrare a apărut şi în volum, în text bilingv, român-englez: If I forget you, Constantinople! or about the events of August 10, 626, April 13, 1204 and May 29, 1453, Sedan Publishing House, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, p. 156-177.

Sf. Ecaterina, cu Constantinopolul au fost din nou întrerupte, pentru a fi apoi reluate în timpul Paleologilor (1259-1453).

După islamizările forțate din Sinai, urmașii acestor coloniști, așezați acolo din porunca lui Justinian I, după anul 548 – deveniți beduini – s-au islamizat, dar au rămas mai departe în serviciul și la dispoziția Mănăstirii, Egumenul fiind și supremul lor judecător, în conformitate cu Şaria sau dreptul canonic musulman, până în ziua de astăzi.

Mănăstirea Sf. Ecaterina din Sinai este un model unic de coexistență irenică și constructivă, între Islam și Creștinism. Din acest motiv, egumenii de la Sinai trebuie să cunoască foarte bine și Coranul, Șaria și obiceiurile musulmane. Beduinii din Sinai vin cu toate problemele lor la Egumenul Mănăstirii, de care ascultă, ca și de un părinte, nu numai puținii creștini de acolo, care au mai rămas statornici și credincioși Evangheliei Lui Iisus Hristos, în jur de 1000 de suflete.

De la sfârșitul secolului al VII-lea, când reședințele Episcopilor Arabiei, din FARAN și Raithu au fost distruse de musulmani, Egumenul Mănăstirii Sf. Ecaterina din Sinai, poartă titlul de "Egumen – Arhiepiscop de Faran, Raithu și al întregii peninsule Sinai". În afară de Mănăstirea matcă a Sf. Ecaterina, jurisdicția Egumenului se extinde și asupra mănăstirilor din Et-Tor, a metoacelor din Cairo, Alexandria, Creta, Cipru, Ierusalim etc.

În anul **1575**, Patriarhul Ecumenic Ieremia II (1572-1579, 1580-1584, 1587-1595) a acordat statutul de **autocefalie** Mănăstirii Sf. Ecaterina din Sinai. După alegerea făcută de monahii Mănăstirii, noul Egumen-Arhiepiscop urmează să fie hirotonit întru arhiereu şi întronizat de Patriarhul **Ierusalimului**. Din secolul al XVIII-lea, Egumenul-Arhiepiscop rezidează în Alexandria, actualmente şi în Cairo. Mănăstirea este condusă de un Superior şi de un Econom, delegați de către Egumenul-Arhiepiscop. Autocefalia Arhiepiscopiei Muntelui Sinai, de la Sf. Ecaterina a fost deseori contestată de Patriarhia Ierusalimului. Cu toate acestea, Patriarhii Tetrarhiei au reconfirmat-o în anul **1782**. **Sinodul** de la Ierusalim, din data de **5 septembrie 1867** a desființat statutul de autocefalie al Arhiepiscopiei Muntelui Sinai, fiind trecută sub jurisdicția Patriarhiei Ierusalimului, însă cu statut de **autonomie**, cum functionează până în ziua de astăzi.

Mănăstirea Sf. Ecaterina din Sinai este și un centru de cultură și artă ortodoxă. Numai Vaticanul deține o colecție de icoane și manuscrise mai bogată decât Mănăstirea Sf. Ecaterina, din Sinai. Acolo, în secolul al XIX-lea, biblicistul german Constantin von Tischendorf a descoperit "Codex Sinaiticus", adică un manuscris din secolul al IV-lea, cu textul complet al Noului Testament.

Tot acolo a trăit **Sf. Ioan Scărarul** sau **Klimachus** (570-649), numit și Ioan Sinaitul sau Ioan Scolasticul, autorul operei **Scara Paradisului** – în 30 de capitole sau cuvântări – scrisă la îndemnul prietenului său egumenul **Ioan**, de la Mănăstirea Raithu. Scara arată sufletului calea spre cer, în conformitate cu viziunea lui Iacob, din cartea Facerii, cap. 28, vers 12.<sup>276</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Saint Jean Climaque, L'ÉCHELLE SAINTE, Traduction française par le P. Placide DESEILLE, 2ème édition, revue et corrigée, 1987, Abbaye de Bellefontaine, 386 p., Col. Spiritualite Orientale, nr. 24; Le Saint Prophète Élisée, D'après les Pères de l'Église, Textes présentés par les carmélites du Monastère Sainte Élie, Préface d'Olivier Clément, 1993, Abbaye de Bellefontaine, 459 p., Col. Spiritualite Orientale, nr. 59;

#### Lista egumenilor de la Sfânta Ecaterina, din Sinai

Netras/Nateras,? -? 277

Macarie,? -?, înainte de anul 453

Fotie,? -?, înainte de anul 524 – după anul 544

Martiriu,? -?, înainte de anul 586 și după acest an

**Teodor**, monotelit,? -?, înainte de anul 622 -?

Sf. Ioan Scărarul, 639 -?, doar câțiva ani, renunță în favoarea fratelui său,

Episcopul **Gheorghe**,? - după anul 640

#### Egumeni - Arhiepiscopi

Constantin,? -?, înainte de 28 februarie 870 -?

Marcu,? -?

Macarie,? în jurul anului 967 -?,

Simion,? -?

**Iorius**,? – 26 iulie 1033

Ioan, din Athena, 1081 – 1091

**Zaharia**, c. 1103 – 1114

**Gheorghe**, 1130 – 1149

**Gabriel**, 1154 – 1160

**Ioan**,? înainte de 1164 -?

**Gherman**,? în jurul anului 1177 -?

**Simion**, 1203 – 1214 sau înainte de 1218

Eutimie,? în jurul anului 1223 -?

Macarie,? în jurul anului 1224 -?

**Gherman**,? în jurul anului 1228 -?

**Teodosie**,? în jurul anului 1239 -?

Simion,? în jurul anului 1258 -?

Ioan,? în jurul anului 1265 -?

Arsenie,? în jurul anului 1292 -?

Ioan,? în jurul anului 1299 -?

Simion,? înainte de anul 1306 -?

Dorotei.? înainte de anul 1324 -?

**Gherman**,? înainte de anul 1333 -?

Arsenie,? înainte de anul 1338 -?

Marcu,? înainte de anul 1358 -?

**Iov**,? -?

**Ioan Scărarul, SCARA RAIULUI**, precedată de viața pe scurt a lui Ioan Scolasticul și urmată de Cuvântul către păstor (Ediția a IV-a), Traducere, introducere și note de Mitropolit Nicolae **CORNEANU**, Editura Amarcord, Timișoara, 2000, 560 p.;

**Sfântul Ioan Scărarul, SCARA**, Traducere, Introducere și Note de Pr. Prof. Dr. Dumitru **STĂNILOAE**, Editura Institutului Biblic și de Misiune al BOR, București, 1992, 464 p.;

Părintele John **MACK, Calea către cer**, O tâlcuire pentru cei din lume a "Scării" Sfântului Ioan Scărarul, Prefață de Arhim. Teofil PĂRĂIAN, Postfață Silviu Podariu, Traducere Silviu Podariu și Lucian Crașovan, Editura Teognost, Cluj-Napoca, 2002, 109 p.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Nikolaus **THON**, Op. cit., pp. 578-579.

Atanasie,? -?

Sava,? înainte de anul 1429 -?

Avram,? -?

Gabriel,? -?

Mihael,? -?

Silvanus,? -?

Chiril.? -?

Marcu,? – până la 1446

**Ioachim**,? -1441/1453

**Lazăr**,? – 1491

**Macarie**,? - 1481/1490

Marcu,? în jurul anului 1496 -?

Daniel,? în jurul anului 1507 -?

Klementas,? în jurul anului 1514 -?

**Sofronie**,? – 1545

**Eugenie**, 1567 – 1583

#### Egumeni – Arhiepiscopi Autocefali, din anul 1575

**Eugenie**, 1567 – 1583

**Anastasie**, 1583 – 1592

Laurențiu, 1592 – 1617

**Ioasaf**, "o Rodios", 1617 – 1660

Nectarie, din Creta, 1660, ales Patriarh al Ierusalimului, 25 ianuarie 1661 – 1669

**Anania**, 1661 – 1671, depus

**Ioanichie**, "o Laskares", 1671 – 1702

Cosma, "Bizantinul", 1703 – 1706

Atanasie, "o Beroiaios", 6 decembrie 1708 – 1720

**Ioanichie**, "Lesbul", 1721 – 1728

Nichifor, de Mathala, 1728 – 1747

Constanțius/Kosantius, 1748 – 1759

**Chiril**, Cretanul, 1759 – 1790, în timpul păstoririi lui, în anul 1782, Tetrarhia a reconfirmat statutul de Autocefalie, din anul 1575.

**Dorotei**, 1794 – 1796

**Constantius**, 1804 – 1859

**Chiril**, "Bizantinul", 1859 – 1867

#### Egumeni - Arhiepiscopi Autonomi,

în conformitate cu Sinodul de la Ierusalim, din anul 1867,

care a abrogat statutul de autocefalie al Mănăstirii, din anul 1575, repectiv 1782,

reducându-o la rangul de Arhiepiscopie Autonomă

Calistrat, 1867 – 1884

**Porfirie I**, 1885 – 1904

**Porfirie II**, 1904 – 1926

**Porfirie III**, 1926 – 1973

**Damian**, Samartses, 1973 –

#### Patriarhi Latini de Ierusalim, 1099-1291

**Patriarhul latin de Ierusalim**, 1099-1291, din anul 1131 cu reședința la Sf. Ioan din Akra, unde rezida și regele Ierusalimului. Titular, între anii 1292-1847. Restaurat cu Patriarhi rezidențiali, la 23 iulie 1847, cu sediul în Ierusalim și jurisdicție pentru latinii din Palestina, Transiordania și Cipru.

Cavalerii primei cruciade (1096-1099) cuceresc Ierusalimul în data de 15 iulie 1099. Patriarhul Ortodox al Ierusalimului a părăsit orașul încă în anul 1097. 278

**Arnoul** de Rohes sau Roeux, zis Malecorne, *prima oară*, 1 august 1099 – 26/31 dec. 1099, depus din Scaun

Daimbert, 26/31 dec. 1099 – septembrie 1102, depus din Scaun

Ebremar sau Evremer, posibil la 8 octombrie 1102 – 1105

**Daimbert**, restabilit în Scaun de Papa Pascal II, primăvara 1105 – † 15 iunie 1105, mort la Messine, în drum spre Ierusalim, pentru a-și reocupa Scaunul.

**Ebremar**, continuă să păstorească, până în anul 1108, primăvara, când a fost din nou depus din Scaun

Gibelin, primăvara 1108 - † 6 aprilie 1112

**Arnoul** de Rohes, *a doua oară*, 26 aprilie 1112 - † 28 aprilie 1118

Garmond, sau Germond, Gormond, de Picquigny, ian. sau febr. 1119 – finele anului 1128

Stefan, finele 1128 - † toamna 1130

**Guillaume I** de Malines, 1130 - † 25 nov. 1145

**Foucher**, 26 ian. 1146 - † 20 nov. 1157

**Amaury**, 1157 - † 6 oct. 1180

**Heraclie**, 16 oct. 1180 - † îndată după 11 iulie 1191

#### Sedisvacanță, 1191 – 1194, cu alegeri fără nici un rezultat

Aymar, Monahul (Haymarus Monachus), 1194 – † vara 1202

**Soffred**, 1202 – finele 1203 sau începutul anului 1204, retras

**Albert** Avogadro, baron, transferat de la Dieceza de Verceil, febr./mart. 1204, spre finele lunii aprilie 1205 - † 14 sept. 1214

Raoul de Mérencourt, 1214 - † 1225

Thomas de Capoue, 1225, doar ales, însă neconfirmat de Papă

**Gérold**, sau Giraud de Lausanne, mai 1225 – † 5 decembrie 1238

Robert de Nantes, 15 mai 1240 - † 8 iunie 1254

Opizo, Patriarh Latin de Antiohia, 1254, ales, dar neconfirmat de Papă

**Jacques** Pantaleon, 9 aprilie 1255 – 29 august 1261, apoi **Papă al Romei**, sub numele de Urban IV (1261-1264)

Guillaume II d'Agen, 1261 - † 21 aprilie 1270

V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958. Lista patriarhilor ortodocşi ai Ierusalimului (260-1505), se află la pp. 451-452, iar a celor latini, p. 453.

**Thomas** Agni de Cosenza, 17 martie 1272 - † 22 sept. 1277 **Jean** Avglier ou Jean de Verceil, 1278 – 4 febr. 1279, retras **Ilie**, 10 mai 1279 – către anul 1287, mort la Roma **Nicolas** de Hanapes, 30 aprilie 1288 - † 18 mai 1291

La 18 mai 1291 a căzut și Sf. Ioan din Akko, unde rezidau și Patriarhii Latini, încă din anul 1131, fiind cucerit de arabii mameluci, din Egipt.

### Biserica Georgiei, vezi Patriarhia Antiohiei

Conform tradiției locale, în Iberia, primele misiuni creștine le-ar fi întreprins Sf. Apostol Andrei. 279 Cert este însă, că au existat cel puțin două căi de pătrundere a Creștinismului în Georgia: 1. de la **Constantinopol**, spre Kolchis; 2. din **Antiohia**, via Cezareea Capadociei, prin legătura nemijlocită a Armeniei, încă Ortodoxă (adică neafectată de monofizitism), înainte de anul 451, spre Iberia sau Kartli; 3. ambele direcții au fost apoi stimulate de legătura puternică și de lungă durată a Bisericii Georgiei cu **Ierusalimul**, încă înainte de anul 430, când călugărul georgian pelerin, Petru Ivirul (409-490) a construit prima Mănăstire Georgiană în Cetatea Sfântă. Expresia acestei legături strânse, îndelungate și de profundă pietate, a ivirilor cu Ierusalimul, Biserica Sfintei Învieri sau a Sfântului Mormânt, ea fiind Mama tuturor Bisericilor din lume, se poate constata prin mai multe dovezi, dintre care menționăm doar două:

- 3. Catolicosului-Patriarh al Georgiei cerea Sfântul și Marele Mir de la Patriarhia Ierusalimului, chiar și după declararea autocefaliei în anul 483, până târziu, în secolul al IX-lea. Patriarhul Sergiu al Ierusalimului (843-859) a întrerupt această tradiție.
- 4. Biserica Georgiei își avea rânduielile liturgice, în conformitate cu tipicul ierusalimitean, până târziu, în secolul al X-lea, cu Sfânta Liturghie a Sf. Apostol Iacob. Numai la presiunea Patriarhiei Ecumenice și în scopul stabilirii unității liturgice, Biserica Georgiei, în secolul al X-lea, a adoptat ritul catedral de la Sf. Sophia, cu tipicul constantinopolitan și cele trei Liturghii: a Sf. Vasile cel Mare, Sf. Ioan Gură de Aur, Sf. Grigorie cel Mare (Liturghia Darurilor Înaintesfințite).

Guram Abramischwili, Leningrad, 1986, 250 p., incl. 238 il.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Dietmar W. WINKLER – Klaus AUGUSTIN, Die Ostkirchen, Op. cit., pp. 51-52.

Privitor la Istoria Bisericească a Georgiei, vezi: Lothar HEISER, Die Georgische Orthodoxe Kirche und ihr Glaubenszeugnis, Paulinus Verlag, Trier, 1989, 247 p., incl. XXXII pl. il.; mai vezi, Werner SEIBT şi Tamaz SANIKIDZE, Schatzkammer Georgien, Mittelalterliche Kunst aus dem Staatlichen Kunstmuseum Tbilisi, Editor şi org. Expoziției: Künstlerhaus Wien, 18. September bis 15. November 1981, 141 p. + 118 il.; Zaira SAMHARADZE, Povestiri din Georgia, Editura IRI, Bucureşti, 2001, 132 p. Goldschmiedekunst und toreutik in den Museen Georgiens, editată de Alexander Dshawachischwili şi

## VI. Cronologia arhiepiscopilor autocefali de Ohrida și ai patriarhilor de Turnovo



5. Catedrala Patriarhală Sfânta Sophia din Ahrida – Ohrid, sec. X, transformată în moschee de otomani, în anul 1767; vedere din exterior, cu intrarea principală

# PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI.<sup>281</sup> GLAVA 395 OHRIDEANULUI:

Preafericite arhiepiscope a marea întîia Iustinianie a Orhidului și a toată Bulgărimea, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte.

Itinerarul Scaunelor și reședințelor: Prima Justiniana, Pliska/Preslav, Durostorum, Ohrida și Turnovo 535-1767

Știri privitoare la Scaunele Patriarhale și localitățile aferente: Justiniana Prima, Durostorum, Pliska, Preslav, Prespa, Sofia, Ohrida, Târnovo,

Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,- Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363 – 370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 şi 395). În cazul de față, Glava 395.

#### 1. Justiniana Prima<sup>282</sup>

Împăratul romeu Justinian I (527-565), a fondat orașul și cetatea Justiniana Prima, în jurul anului 535, pe locul vechiului său sat natal Tauresium. Prin aceasta, împăratul intenționa să acorde o faimă deosebită localității în care s-a născut, unde, ulterior a mutat și reședința Prefecturii Iliricului. Reședința acestei Prefecturi a cunoscut o serie de peregrinări: Tesalonic, Sirmium, Prima Justiniana. Înainte, reședința Prefecturii Iliricului a fost la Sirmium, de unde a fost transferată la Tesalonic. Prin **Novella XI**, din **14 aprilie 535**, Justinian I a dispus fondarea Arhiepiscopiei Autocefale (recte Autonome), cu titlul și sediul de Justiniana Prima. Arhiepiscopia și-a extins dreptul de jurisdicție asupra tuturor eparhiilor sufragane de pe teritoriul Prefecturii Iliricului. La data de **18 martie 545**, Justinian I, prin **Novella CXXXI**, a reluat dispozițiile privitoare la Arhiepiscopia Justiniana Prima, dar foarte pe scurt.

MEYERS Konversations-Lexikon, vol. 18 (ediția a șasea, Leipzig-Wien, 1907, p. 530), identifică Prima Justiniană cu orașul Skopje, actuala capitală a Macedoniei. Potrivit acestei teze, în anul 518 anticul Scupi ar fi fost distrus de un cutremur și la doi kilometri de ruinele vechiului oraș (care se mai văd încă), împăratul Justinian I ar fi construit Prima Justiniană. Se poate întâmpla ca, prin mutație, vechiul Tauresium să fi fost distrus în acel an 518, mai devreme sau mai târziu, tot de un cutremur și acesta ar fi constituit motivul imediat, pentru care marele împărat romeu să fi decis [re]construirea localității natale?<sup>283</sup> Noi avem impresia că Meyer confundă Skopje, din Macedonia, cu Liplijan, în Kosovo și Prima Justiniana, cu Justiniana Secunda, adică Liplijan sau Ulpiana, Ulpiand. Localizarea confuză a Primei Justiniane și a rolului ei de-a lugul secolelor o întâlnim și la istoricii și cronicarii bizantini, nu numai la cercetătorii ulteriori, din secolul XIX sau XX. Astfel, Nichifor GREGORAS (1290-1361), în lucrarea sa "Istoria Romeilor", afirmă că bulgarii, venind dinspre Volga și traversând Istrul, cu tot vandalismul, pradă, crime și barbarie, de care au dat dovadă, distrugând tot ce întâlneau în cale, după ce s-au așezat în Macedonia și apoi în Iliria, hanii acestora și-au fixat capitala la Prima Justiniană (nu la Pliska), fiind atrași de frumusețea locului.<sup>284</sup>

Identificarea tradiției, numelui și Scaunului de Ohrida, cu localitatea și Scaunul arhiepiscopal al Primei Justiniana a fost un fenomen târziu. Dar, la anul 1168 a fost deja încetățenit. Cel puțin așa reiese din mărturia lui Wilhelm de Tyrus, care a venit din Palestina, în Macedonia, pentru a-l întâlni pe împăratul romeu Manuel I (1143-1180): "...in Provincia

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Datele privitoare la localitățile de reședință sporadică sau permanentă a patriarhilor de Ohrida le-am luat din diferitele volume ale colecției: MEYERS KONVERSATIONS – LEXIKON. Ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens, Fünfte, gänzlich neubearbeitete Auflage, Neuer Abdruck, Leipzig und Wien, Bibliographsches Institut, 1897. Colecția însumează 24 de tomuri.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Înaintea cuceririi Serbiei de către turci, adică înainte de anul 1459, Skopje era a doua reședință a despoților sârbi, deci orașul avea o însemnătate deosebită, atât din punct de vedere politic, cât și bisericesc, economic și cultural.

Vezi p. 497 şi 499, din FONTES Historiae Dacoromaniae, III, Scriptores byzantini, saec. XI-XIV, publicate de Alexandru ELIAN şi Nicolae-Şerban TANAŞOCA, cu o Introducere de Al. ELIAN, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1975, XXXI + 568 p.

Pelagonia... occurimus, juxta illam antiquam et domini felicissimi et prudentis Augusti patriam, domini Justiniani civitatem, videlicet Justinianam primam, quae vulgo hodie dicitur Acreda" (=Ahrida, Ohrid, n.n.);<sup>285</sup> deși în Ohrida se știa precis că numele vechi al acelui oraș n-a fost Prima Justiniana ci Lychnidos. Titlul de Prima Justiniana, ierarhii de la Ohrida și l-au însușit ulterior, atât pentru ei, cât și pentru Scaunul autocefal de acolo, cu scopul de-a conferi mai multă autoritate, vechime și continuitate, sistemului lor de jurisdicție bisericească. Prima Justiniana, documentul și numele împăratului Justinian I constituiau argumente suficiente de accepțiune în Balcani, erau o carte de vizită pentru Biserica din Ohrida și pentru sistemul de jurisdicție al acesteia, atât pentru greci, cât și pentru slavi, precum și pentru români (=vlahi sau valahi) și albanezi, într-un cuvânt pentru toți ortodocșii din această parte a Europei.

Cert este că abia din secolul XII se poate dovedi această identificare a Primei Justiniane cu Ohrida, numele ei fiind prezent în titulatura arhiepiscopului (=patriarhului) autocefal de acolo: ..... N al Ahridei și Prima Justiniană" sau .....N al Primei Justiniane și Ahridei". <sup>286</sup>

#### 2. Durostorum

Durostorum, azi Silistra [turcit] sau Dîrstor [românește], Drăstăr [bulg.], port fluvial, situat pe malul drept al Dunării, din vechea provincie Moesia Inferior, azi în Bulgaria. Prin anul 105/106 d.Hr., pe locul actualului oraș, legiunea a XI-a Claudia și-a stabilit cartierul general, din care a evoluat apoi localitatea.

În timpul domniei împăratului Marcus Aurelius (161-180), Durostorum a fost ridicat la rangul de municipium și a devenit stație vamală la Dunăre.

În Durostorum s-a născut generalul roman Flavius Aätius (c. 390-454).

Invazia costobocilor, carpilor și goților, care în secolele III-IV, toți au trecut și prin Durostorum, a cauzat mari daune orașului. În contextul migrației slavilor, la începutul secolului VII, orașul a fost cucerit, ocupat, prădat, devastat și distrus, dispărând chiar pentru câteva secole.

În secolul X, orașul a fost rechemat la viață, iar în anul 945 a fost stabilită acolo reședința primului Patriarh al Țaratului Bulgar, DAMIAN (945-972). Abia după reinstaurarea stăpânirii romeilor (bizantine) la Dunărea de Jos, în anul 971, orașul și portul și-au recăpătat amploarea, devenind capitala **temei** Paristrion (Paradunavon).

Între anii 1400-1550, Durostorum și-a trăit destinul specific unui teritoriu sau oraș de graniță, fiind când sub stăpânirea domnilor Munteniei, când sub a sultanilor otomani. Orașul era dominat de puternica cetate otomană. În anul 1550, beglerbegul (guvernatorul provinciei), pașa local și-a fixat aici reședința. În anul 1595, turcii au trecut orașul prin foc și sabie, distrugându-l. În anul 1811, Durostorum a făcut rezistentă armatei tariste, dar numai pe timp

Vezi p. 274, din: Günter PRINZING, Entstehung und rezeption der Justiniana-Prima-Theorie im Mittelalter, în Byzantino-Bulgarica, Sofia, V, 1978, pp. 269-287.

Vezi pp. 62-63, la Ioan Marin MĂLINAȘ, Regeste şi registre de la Constantinopol şi Roma, din prima jumătate a secolului al XIII-lea, privitoare la primatul Vasile I şi la împăratul Ioniță Caloian din Târnovo. Unirea Bisericească a lui Ioniță Caloian, din anul 1203 şi încoronarea acestuia la 1204, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2000, 263 p.

de cinci zile. În războiul din anul 1828-1829, orașul a fost asediat în două rânduri, iar după șase luni de rezistență, s-a predat generalului Langeron. În anul 1877, Durostorum a fost asediat de turci, evacuându-l în februarie, 1878.<sup>287</sup>

#### 3. Pliska

Așezată în nord-estul Bulgariei de astăzi, din anul 683 până în anul 893 a fost prima capitală a celui dintâi Țarat Bulgar (681-1018). Se pare că orașul ar fi fost fondat, sau extins și adaptat la pretențiile unei capitale, de către hanul Asparuh (681-702) al bulgarilor, după anul 683. Ruinele orașului fortificat se află în partea de nord, la o distanță de 3 km, de satul actual Pliska, cunoscut și sub numele de Aboba.

Cetatea avea o formă rectangulară, pe o suprafață de 500 m², cu ziduri puternice, de 12 m înălțime și 2,6 m grosime.

Tot complexul orașului-capitală a răzbătut urgia secolelor, doar "Biserica Largă" și părți din palatul hanului, cu sala tronului, datând din a doua jumătate a secolului IX.

#### 4. Preslav, astăzi Veliki Preslav<sup>288</sup>

Din anul 893, a doua capitală a celui dintâi Țarat Bulgar se află în apropierea localității Pliska, motiv pentru care nu înțelegem această schimbare. Capitala a fost fondată de către țarul Simeon (893-927). Acesta a înzestrat-o cu o cetate și un val de pământ în jurul orașului, pe o circuferință de 5 km "Biserica de aur" din Preslav este singura mărturie a splendorii acestei capitale, care a supraviețuit până în zilele noastre. Numele grecesc era Megali Peristhlava.

Piatra și alt material de construcție neperisabil a fost ulterior transportat și folosit pentru clădirile din Schuman și din alte localități învecinate.

#### 5. Sofia

Pe locul actualului oraș s-au găsit urme de așezare tracă încă din sec. VII, î.Hr. Orașul Serdica sau Serdonpolis (greacă), Sardica (latină), numit de bizantini Triadița (Sfânta Treime), din 1018, Sredeț (slavă), Sofia, după anul 809, din anul 1382 fiind capitala Bulgariei moderne. În secolele IX-XI, Sardica sau Sredeț a ținut și loc de capitală provizorie a primului Țarat Bulgar, unde au rezidat și patriarhii acestui Stat, după ce au părăsit Durostorum.

Actualul nume "Sofia", încetățenit prin secolul XIV, orașul și-l trage de la Basilica cu trei nave Sfânta Sophia, din vechiul Sardica, construită în secolul V, actualmente splendid restaurată, aflându-se în centrul istoric al orașului, în apropierea Catedralei Patriarhale Alexandru Nevski. Ca oraș roman fortificat, Sardica s-a constituit în secolul I d.Hr., grație

Vezi listele cronologice ale ierarhilor BOR, (pp. 530-569), redactate de Mircea PĂCURARIU, Istoria Bisericii Ortodoxe, vol. 3, București, 1994, Editura Institutului Biblic și de Misiune al BOR, p. 531.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Eski Stambul, numele turcesc al orașului Preslav.

fortificațiilor garnizoanei imperiale locale, în zona triburilor trace ale serdilor, de la care și-a primit și numele. Împăratul Traian (98-117) a ridicat orașul la rangul de colonie, iar în secolul III a devenit capitala provinciei romane Dacia Mediteranea. Tot în secolul III, autoritățile romane au înconjurat orașul cu un val puternic de pământ fortificându-l. În anii dintre domniile lui Marcus Aurelius (161-180) și Gallienus (253-268), orașul a avut chiar și dreptul de-a bate monedă proprie.

#### În anul 343, a avut loc Sinodul important de la Sardica.

În anul 441, orașul a fost recucerit de romei, câțiva ani mai târziu, la 447, a fost pustiit de hunii lui Attila (434-453), refăcut mai târziu, în timpul domniei lui Justinian I (527-565). În anul 809 a fost cucerit de bulgari, îndeplinind și la aceștia, precum a fost cazul la romani și apoi la bizantini, un rol cheie, din toate punctele de vedere, nu numai din cauza așezării lui geografice pe vechiul drum roman, care, prin Niș, lega Sirmium (Mitrovița) și Singidunum (Belgrad), de Constantinopol (Bysantion), ci și din cauza importanței bisericești și culturale pe care le deținea. Pentru a-i șterge amintirea în conștiința bulgarilor, după anul 1018, bizantinii i-au schimbat numele în Triadița. După 1185, Serdica revine la numele slavizat Sredeț.

1382, orașul a fost cucerit de turci, și a rămas sub stăpânirea acestora până la 3 ianuarie 1878. În anul 1382, beglerbegul Rumeliei și-a stabilit reședința la Sofia. După cucerirea orașului de către turci, a început să fie utilizat mai mult numele de "Sophia", în loc de "Sredeț", menținându-se până în zilele noastre.

În timpul Principatului Bulgariei, Sofia a devenit capitala acestuia, rămânând și după constituirea Țaratului Bulgar, din anul 1879. Patriarhul Bisericii Ortodoxe Bulgare rezidează tot în Sofia.

#### 6. Prespa

Nume de localitate, regiune și lac, în provincia macedo-română Monastir, nu departe de lacul și localitatea Ohrida, la granița Macedoniei cu Albania. Regiunea Prespa este înconjurată de munți, având în mijloc două lacuri: Prespa, mai mare, și Malo, mai mic, legate între ele printr-un canal natural. Orașul Prespa, astăzi doar o umbră a ceea ce era odată, este așezat pe o insulă mică din lacul cu același nume, într-un peisaj de paradis. În secolele IX-XI, în mai multe rânduri, Prespa a ținut și locul de capitală a primului Țarat Bulgar. Din acest motiv au rezidat aici și patriarhii bulgari, cel puțin de două ori, în peregrinările lor de la Durostorum, la Prespa, la Sofia, din nou la Prespa, până când și-au fixat definitiv reședința la Ohrida, unde au și rămas până în anul 1767. Țarul Samuil (976-1014) a ctitorit biserica Sf. Achileus, din Prespa, oraș în care acesta a și murit.

#### 7. Ohrida (893-1767)<sup>289</sup>

#### sau

#### **Ierusalimul balcanic**

A treia capitală a celui dintâi Țarat Bulgar a fost Ahrida, grecește; Ohrid, slavă; Ohër sau Ohri, albaneză; turcește, Ohri; vechiul Lychnidos în antichitate; Ohrida, românește. Oraș situat în vestul Republicii Macedonia, pe malul răsăritean al Lacului cu același nume - Ohrid, în provincia Monastir, ca și Prespa.<sup>290</sup> Regiunea și orașul Ohrida sunt înconjurate de munți, având în mijloc lacul. În antichitate, orașul Lychnidos era situat pe Via Egnatia, care făcea legătura între portul adriatic Dyrrachion, Durrës în albaneză, Durazzo, în italiană, cu Byzantion, din anul 330 Constantinopol. Lychnidos era capitala provinciei locale a Piruştilor, care locuiau în Macedonia, încă din timpul regelui local Filip al II-lea (359-336 î.Hr.), tatăl lui Alexandru cel Mare (336-323). Săpăturile arheologice confirmă vechimea și înfloritoarea viată creștină din Lychnidos, atestat documentar sub numele de Ohrid în anul 879. Amintim în acest context doar ruinele Basilicii Rotonde, din secolul V. În secolul IV si V Lychnidos era sediu episcopal, trecut sub jurisdictia Primei Justiniane în secolul VI. Meyer sustine în Lexiconul său că Lychnidos a primit numele de Ohrid încă din anul 861, când a fost cucerit de către țarul Boris I Mihail (852-889). Ana Comnena a considerat numele de "Ohrid" un termen barbar, dat de slavii pripășiți pe acolo, după secolul al VII-lea.<sup>291</sup> Sf. Clement, unul dintre ucenicii Sfinților Chiril și Metodie, a ajuns ulterior Episcop al Ohridei, înființând acolo și o școală. Catedrala Sf. Clement din Ahrida și Mănăstirea Sf. Naum constituie mărturii privitoare la importanta operă pe care au desfășurat-o acolo cei doi ucenici chirilo-metodieni.

Din anul 893, după mutarea capitalei Țaratului, de la Pliska, la Preslav, arhiepiscopii de Pliska/Preslav au rezidat sporadic sau de fapt în Ohrida, adică cu mult înaintea patriarhului Damian (945-972), care și-a fixat reședința la Durostorum. Aici se află și cunoscuta mănăstire Sf. Naum, așezată pe malul lacului Ohrida și înconjurată de grădini. În Ohrida și în toată regiunea și orașul Monastir au trăit și mai trăiesc încă mulți români macedonieni. Mutarea Scaunului Patriarhal la Durostorum se explică din două motive:

- 1. Patriarhul Damian intenționa să aibă mai bună legătură de comunicare și control asupra clerului și credincioșilor săi din nordul și din sudul Dunării;
- 2. Situația politică a Țaratului permitea sau impunea o astfel de măsură din partea Patriarhului, la care adăugăm și eventuala poziție cheie a orașului în cadrul Taratului.

Monumente şi muzee din Ahrida: Catedrala Patriarhală Sfânta Sophia, sec. X; Biserica Sf. Ioan Teologul Caneo, 1270 sau 1280; Biserica Sf. Clement, a Sf. Pantelimon, sec. X (cu două hramuri); Cetatea Țarului Samuil, sec. X-XI; Muzeul culturii slave scrise, adăpostit într-o clădire din sec. XVIII, costruită în stilul otomano-balcanic.

Pentru Ohrida vezi vol. 14, din MEYERS KONVERSATIONS – LEXIKON. Ein Nachschlagwerk des allgemeinen Wissens, sechste, gänzlich neubearbeitete Auflage, Leipzig und Wien, 1907, p. 892.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> **MEYERS KONVERSATIONS – LEXIKON**, Op. cit., p. 892.

În secolul X a fost construită actuala Biserica Sfânta Sophia din Ahrida - Ohrida, adică Catedrala Patriarhală sau Arhiepiscopală de acolo, transformată de sultan în moschee în anul 1767, adică după desființarea Arhiepiscopiei (=Patriarhiei) Autocefale de Ohrida, precum și Catedrala Sf. Clement, Biserica Sf. Pantelimon (având două hramuri) etc.<sup>292</sup> Tot în secolele X-XI, s-a construit cetatea Ohridului, începutul fiind făcut de țarul Samuil (976-1014). În secolul XIII a fost construită Biserica Sf. Ioan Caneo.

Dacă Patriarhul Damian (945-972), în timpul domniei țarului Petru (927-969) și-a fixat reședința la Durostorum, până la stabilirea definitivă la Ohrida, el și urmașii săi au peregrinat la Sofia, Vodena-Janița, Moglen, după cum atestă regestele imperiale, din Constantinopol, la anul 1020.<sup>293</sup> De staționarea la Prespa, Franz Dölger, nu face nici o mențiune.

În anul 1394, Ohrida a ajuns sub stăpânirea turcilor. 294

În 1907, Ohrida avea șase moschei și doar patru biserici ortodoxe în funcțiune, o citadelă, o școală grecească, una turcească și una bulgară (macedoniană), și o populație de 10.000 de locuitori.

Din anul 1980, UNESCO a integrat orașul și zona Lacului Ohrid în programul său cultural de protecție, restaurare, conservare și evoluție.

## 8. Turnovo sau "a treia Romă", creație a primilor Asănești și a Primatului Vasile I

Dacă Ierusalimul, Constantinopolul (vechiul Byzantion), Alexandria și Roma au fost construite pe șapte coline, orașul Turnovo (de la turn), Târnovo, azi **Veliko Târnovo** a fost conceput numai pe trei coline: **Țareveț, Trapezița și Sveta Gora** despărțite de râul Yantra. Orașul Târnovo este o ctitorie a primilor Asănești și o creație a Imperiului Româno-Bulgar. Se pare că înainte de 1185, pe locul orașului Târnovo, exista o așezare sătească, cu un castel al familiei Asăneștilor, pe "pronia" sau moșia acestora. Într-un manuscris de epocă, Târnovo a fost mentionat: "noul oraș Târnovo". <sup>295</sup>

Pe colina **Țareveț** se afla palatul imperial, reședința patriarhului și catedrala patriarhală **Înălțarea la Cer a Domnului nostru Iisus Hristos**. Catedrala patriarhală se afla situată pe cel mai înalt punct al colinei, dominând de acolo orașul, ca o coroană, simbol al dominării spirituale și al prestigiului de care se bucura Biserica Ortodoxă în concepția de guvernare și ideologia suveranilor româno-bulgari, adică relația dintre sacerdotium și imperium sau dintre Biserică și Statul Ortodox, dreptcredincios. Orașul Târnovo, evoluase de la bun început ca o

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> V. **DJURIĆ, The Church of St. Sophia in Ohrid**, Belgrad, 1963.

Vezi anul 1020, p. 104, la Franz DÖLGER, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565 - 1453, 3 Teile in einem Band, Verlag Dr. H. A. Gerstenberg, Hildesheim, 1976, reeditare a fascicolelor I-III din 1924, 1925 şi 1932 (=Corpus der griechishen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit, hgg, von den Akademien der Wissenschaften in München und Wien, Reihe A, Regesten). Vezi cele cinci volume din "REGESTEN der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565-1453".

The Oxford Dictionary of Byzantium, Prepared at Dumbarton Oaks, editor Alexander P. KAZHDAN, vol. 3, New York, Oxford, 1991, Oxford University Press, coloana 1514-1515: OHRID.

Kunstschätze in bulgarischen Museen und Klöstern, Catalogul exposiției(24.04 – 31.07. 1964), Villa Hügel - Essen, Germania, 1964, pp. 62 – 67, contribuția lui Krstju Mijatev; Vassil GJUZELEV, Bulgarien zwischen Orient und Okzident..., Op. cit., pp. 23-24 şi 122.

capitală-cetate, fortăreață sau oraș fortificat, așezat pe cele trei coline, care, și ele erau, fiecare în parte, înconjurate cu ziduri masive de apărare. La rândul lor, toate clădirile de pe colina Țareveț erau prevăzute cu ziduri, fiind astfel închise pentru vecini, trecători și pentru lumea dinafară a orașului. De pe zidurile palatului imperial se putea vedea și supraveghea tot ce se întâmpla în oraș. În același timp, sus, privind spre prima colină, locuitorii capitalei Târnovo aveau tot timpul în fața ochilor imaginea clădirilor reprezentative, de pe Țareveț, adică centrul conducerii lor spirituale, politice și administrative: palatul imperial, **turnul**, simbol al orașului și clopotniță a catedralei patriarhale, lângă care se afla și palatul patriarhului. Capitala dădea astfel impresia, la prima vedere, de oraș cu trei insule înalte și fortificate în mijloc, spre care gravitau toate străzile și întreaga ei arhitectură, așezare și viață cotidiană.

Pe colina **Trapezița** era centrul spiritual, cultural, economic și administrativ al înaltei aristocrații sau marilor boieri din Târnovo. Pe această colină se aflau și numeroase biserici mici, ctitorii ale împăraților, marilor boieri și vlădicilor, case boierești, instituții administrative, clădiri ale negustorilor bogați etc. În jurul acestor două coline fortificate, în exterior, se afla un al treilea cartier al orașului, cu locuințele cetățenilor de rând, ale târgoveților, micilor negustori și meseriași, piețe, casele servitorilor etc. Din cauza terenului pietros, în pantă și abrupt, cu suprafață de construcție redusă, pe care se afla capitala, casele de locuit și alte clădiri erau construite după planuri de dimensiuni mici și strâns lipite una de alta. Din acest motiv ori, poate, și din acest motiv, chiar și bisericile din Târnovo erau de dimensiuni mici. În decursul secolelor XIII și XIV, în Târnovo au fost ridicate peste 25 de biserici ortodoxe. De asemenea, și străzile din oraș, în parte păstrate până în zilele noastre, sunt la fel de înguste și pietruite. Casele erau construite în special din piatră, cu două caturi și ferestre mici spre stradă, pentru ca viața privată dinăuntrul caselor să nu fie deranjată sau spionată de către privirile curioase ale vecinilor și ale trecătorilor.

Primatul Vasile I, fost mitropolit de Târnovo și arhiepiscop al Zagorei – Moesiei-Missiei, poate fi așezat sau numărat alături de împărații Teodor Petru, Asan I Belgun și Ioniță Caloian, printre primii fondatori sau ctitori spirituali și materiali ai capitalei Statului Asăneștilor. Acest ierarh fidel, activ și vrednic, a participat alături de monarhi, de familia imperială, de boieri și de târgoveți, la întreaga operă de fondare sau ctitorire și dezvoltare a noii capitale imperiale, din 1186 și până la paretisisul său, întâmplat în anul 1232. Și, ceea ce este mai interesant, e faptul că Vasile I, chiar dacă se afla sub jurisdicția Romei Vechi, stilul său de păstorire, guvernare a Bisericii și de activitate în general, la Târnovo era acela de cultivare a simfoniei dintre Biserică și Stat, adică de imitare și continuare în noul imperiu a Noii Rome, adică a Patriarhiei Ecumenice, în raporturile acesteia cu bazileii romeilor din Constantinopol.

Târnovo sau **Turnovo** era numit de localnici **Țarevgrad**, spre a se deosebi astfel de Constantinopol, căruia lumea slavă îi spunea **Țarigrad** și pe care societatea bulgară îl imita și pretindea că-l continuă. Capitala Târnovo era considerată "**Țarița**" adică "împărăteasa" orașelor din "universul" - "ecumenic" bulgaro-român sau "basilissa ton poleon". Aici întâlnim din nou o paralelă, o influență și o prezență bizantină, unde dominația capitalei era

simbolizată prin denumirea prescurtată de **POLIS**, pentru Constantinopol, Noua Romă, termen sinonim cu **URBS**, pentru Roma Veche.

Chiar și germenii ideii de Roma a Treia, preluată ulterior de ruși și atribuită Moscovei, trebuie căutați la Târnovo, pe colina Sveta Gora, în timpul celui de al doilea țarat bulgar. Într-un cuvânt, între Noua Romă (=Constantinopol) și Roma a treia (=Moscova) a existat "Roma intermediară", adică orașul Târnovo, de unde rușii, de fapt, au și preluat această idee. 296

Meritul lui Vasile I a fost nu numai acela de trasare a stilului de convietuire dintre Imperiu și Biserică, cu păstrarea identității Răsăritene a tezaurului teologic, liturgic, canonic și de disciplină al acesteia, în cadrul unei uniri juridice și politice cu Roma Veche, dar, mai ales privind modelul practic de convieţuire dintre Biserica Bulgară și cea Românească, timp de aproape o jumătate de secol, din anul 1186 și până în anul 1232. Abia după înlăturarea din Scaun a lui Vasile I sau paretisisul său forțat și surghiunirea acestuia la Sfântul Munte Athos, în anul 1232, imperiul a încetat de-a se mai numi "Româno-Bulgar" sau "Bulgaro-Român", devenind Bulgar și slavo-bulgarizant. Biserica acestuia, de asemenea. După 46 de ani de cârmuire a destinelor Bisericii din Imperiul Asăneştilor (1186-1232), acolo la Athos, probabil la Mănăstirea Zographou, și-a trăit Vasile I ultima parte a vieții, dându-și obștescul sfârșit, după o viață de muncă, sacrificiu, credință în Iisus Hristos și devotament față de Biserica din Bulgaria și Valahia, pe care a condus-o cu fidelitate și manifestând același atașament și față de casa domnitoare a Asănestilor și a împăratilor acesteia, cu mult spirit de dăruire fată de interesele imperiului, dar, mai ales, și nu în ultimul rând, cu o atitudine consecventă și fermă, față de promisiunea făcută Patriarhului Romei Vechi, cu ocazia încheierii Unirii bisericești, din anul 1203. Anul morții lui Vasile I nu-l cunoaștem.<sup>297</sup>

Pe colina **Sveta Gora** – **Sfântul Munte**, a treia colină a orașului Veliko Turnovo s-a constituit centrul spiritual, cultural și literar al capitalei, pe toată durata de existență a acesteia, în secolele XII-XIV. Aici s-au dezvoltat școala de pictură bisericească, scriptoriile sau atelierele de copiere a manuscriselor liturgice și s-a cultivat literatura de epocă medio bulgară. Pe această colină a fost formulată și ideea de **"Roma a Treia"**, în secolul al XIII-lea, când

Vassil GJUZELEV, Bulgarien zwischen Orient und Okzident. Die Grundlagen seiner geistigen Kultur vom 13. bis zum 15. Jahrhundert. Aus dem Bulgarischen übersetzt von Christa BELCEVA, Böhlau Verlag Wien, Köln, Weimer, 1993, 309 p. include. 88 il. + hartă, p. 48. [recenzie de I. M. Mălinaş, în Familia română, Oradea, an 1, 1999, nr. 2, pp. 42-43].

Autorul face o aluzie la mitul "celei de-a treia Romă", prin care se înțelegea orașul Târnovo, nu Moscova. La 1345, preotul de curte, Filip, din Târnovo, în epilogul pe care l-a făcut la manuscrisul conținând traducerea în medio bulgară a *Cronicii lui Manase*, Filip a numit orașul Târnovo, "Țarigrad", nu Țarevgrad, adică Noul Constantinopol, iar Marea Cetate a lui Constantin – Constantinopolul era numită "Roma Veche".

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Idem, p. 122. Mai vezi şi "Introducerea" (p. XVII-XXXIV), din cartea "Da Roma alla Terza Roma", Documenti e studi, L'Idea di Roma a Mosca, secoli XV – XVI, Fonti per la storia del pensiero sociale russo, Roma – Mosca, 1989, LXXXVII + 449 p. Roma, 1993. Emil TURDEANU, La litterature Bulgare du XIV-e siècle et sa diffusion dans les Pays Roumains, par..., Paris, 1947, Imprimerie Nationale, 188 p. Vassil GJUZELEV (Sofia), Das Papstum und Bulgarien im Mittelalter (9.-14. Jh.), în Bulgarian Historical Review, Sofia, 1977, p. 47 [caiet 1, pp. 34-58 – extras].

A. KAZDAN, (Moscova), La date de la rupture entre Pierre et Asen (vers 1193), în rev. Byzantion, Bruxelles, Tome XXXV (1965), pp. 167-174.

Constantinopolul (Roma a Doua) era ocupat de cruciații latini (1204-1261). Pe Sveta Gora a fost tradusă din grecește, în medio bulgară și a fost copiată **Cronica** lui Constantin **Manase**, în anul 1345, pe care preotul de Curte Filip a scris cu orgoliu: "Aceasta (adică redactarea în grecește a Cronicii...) s-a întâmplat în Vechea Romă (care, pentru Filip era Constantinopolul) și Țarigradul nostru (Veliko Turnovo) înflorește și crește, devine puternic și tânăr."

Tot aici a fost copiat **Tetraevangheliarul** țarului Ioan Alexandru (1331-1371), pentru a exemplifica doar două opere create pe Sfântul Munte al capitalei Turnovo.

Sveta Gora a imprimat un stil specific sau o individualitate proprie, în tot ceea ce a creat sau a influențat în contextul vieții bisericești, culturale, literare, pictură murală sau scriptorii, pentru manuscrisele liturgice și alte opere de epocă medio bulgară. Ortodoxia s-a îmbogățit prin Sveta Gora cu un nou stil, și o nouă individualitate de creație și transmitere a tezaurului ei liturgic, canonic, de erminie bizantină, literar și cultural.

#### [III. DOCUMENTUL nr. 115 (116), din vol. 5, p. 226 – 229

**Datare:** Lateran – Roma, 27 noiembrie, 1202.

**Regest:** Inocențiu al III-lea, către Ioniță Caloian, *domnul*<sup>299</sup> Bulgarilor și Românilor.]<sup>300</sup>

Deja din a doua scrisoare a Papei, trimisă împăratului Ioniță Caloian, se vede limpede că Inocențiu al III-lea nu numai că nu prea avea încredere în sinceritatea acțiunilor de Unire cu Roma ale împăratului de la Târnovo, dar acesta dorea să aplice în Biserica Ortodoxă din Bulgaria și Valahia întreg conceptul său eclesiologic, liturgic și canonic, privitor la atitudinea sa față de Biserica Răsăritului, concept care, după anul 1204, prin Cruciada a IV-a și mai ales prin Conciliul din Lateran IV – 1215, a devenit normativ în Biserica Romană, menținându-și valabilitatea până astăzi. Este vorba de "celebrul" principiu papal "ritus romanus antecedet", adică privitor la "superioritatea" ritului, ierarhiei latine și dreptului canonic roman, față de ritul, ierarhia și dreptul canonic ortodox, cu tendința de absorbire, asimilare și înglobare a Bisericii Răsăritului în cea Romană. Lui Ioniță i se propunea, în mod indirect, să accepte ritul latin, pentru sine și pentru Biserica și poporul său. Chiar și noile hirotoniri de episcopi din Biserica Bulgară și Valahă, trebuiau să fie făcute, de acum înainte, de către episcopii latini din țările învecinate, adică din Regatul Ungariei. Aici intervenea rolul arhiepiscopului latin de Calocsa, din Ungaria, deja de mult timp implicat și delegat de papi, în acțiunile unioniste și prozelitiste ale Romei Vechi în Balcani. Papa trimite la Târnovo încă un legat al său, în

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Vassil **GJUZELEV**, *Bulgarien zwischen Orient und Okzident*, Op. cit., p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Ioniță încă nu a fost încoronat de Papa ca rege sau împărat și de aceea i se adresează cu termenul neutral "Domn" nu rege, țar sau împărat.

<sup>&</sup>quot;Domn" nu rege, țar sau împărat.

Text reprodus din lucrarea: **Regeste și registre de la Constantinopol și Roma, din prima jumătate a secolului al XIII-lea, privitoare la primatul Vasile I și la împăratul Ioniță Caloian, din Târnovo,** Unirea Bisericească a lui Ioniță Caloian, din anul 1203 și încoronarea acestuia la 1204, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2000, pp. 112-118.

Cel mai bun studiu privitor la Unirea Bisericească de la Târnovo, din anul 1203, cu încoronarea lui Ioniță în anul 1204, l-a scris Dietmar **HINTNER**, **Die Ungarn und das byzantinische Christentum der Bulgaren im Spiegel der Register Papst Innozenz 'III.**, von..., 1976, St. Benno-Verlag, Leipzig, 238 p.

persoana "monseniorului" Ioan de Casamari, "familiarius", adică capelan și casnic papal, titlu roman, echivalent cu acela de **sincel**, din Biserica Ortodoxă. Ipopsifiul Vlasie, nou-alesul episcop de Brăniceni, nu a putut ajunge la Roma, din cauza primejdiei drumului, probabil de teama grecilor sau a ungurilor, cu care noul imperiu al Asăneștilor se afla în conflict.

În mod indirect, din acest document ne putem da seama că unirea jurisdicțională sau ierarhică, preconizată de Ioniță Caloian nu putea să dureze, cum, de fapt, s-a și întâmplat. Explicația o dă și o confirmă marele istoric român unit Aloisie Ludovic **TĂUTU**, prin concluziile sale privitoare la această problemă:

"Le Chiese Orientali in tutte le occasioni che realizzarono una unione con la Chiesa Romana non mancarono di sottolineare con chiarezza che esse intendevano conservare tutti i loro privilegi e diritti storici di cui godevano sino allora; così fecero in occasione della lontana unione realizzata a Lione nel 1272, così in quella effettuata a Firenze nel 1439, così fecero i Ruteni e i Rumeni in occasione della loro unione realizzata rispettivamente nel 1595 e nel 1700, ed altri ancora. La Chiesa Romana dichiarò sempre solennemente di voler rispettare quei privilegi e diritti, ma la pratica applicazione di queste promesse non fu certo tale da accontentare le giuste attese degli Orientali. Basta rileggere a questo proposito il libro della gerarchia melchita del prossimo Oriente pubblicato non molto tempo fa per convincersi". 301

În această scrisoare, Papa amintește din nou de originea romană, deci de apartenența etnică românească a lui Ioniță Caloian, dar de data aceasta, cu intenția certă, de a-l convinge pe împărat, să accepte toate rânduielile Bisericii Romane, adică "instituta" sau ritul și cultul liturgic latin al acesteia, nu numai o simplă "unire": "...qui tam te, qui ex nobili Romanorum prosapia diceris descendisse, quam degentem sub te populum verbo pascerent et exemplo et de benivolentia et gratia sedis apostolice redderent certiorem". <sup>302</sup>

Îndemnul acesta indirect de trecere a lui Ioniță Caloian, și a întregului său popor din imperiu, la ritul latin, Papa îl face la sfârșitul scrisorii, text cu care, de fapt, se și încheie acest document:

<sup>302</sup> Idem, pp. 455– 461. Documentul este luat din vol. 5 al Registrelor Pontificale ale lui Inocențiu al III-lea, Viena, 1993, pp. 226 – 229:

**DIE REGISTER INNOCENZ' III.**, 5. Band, 5. Pontificatsjahr, 1202 / 1203, Texte, Bearbeitet von Othmar **HAGENEDER**, unter Mitarbeit von Christoph **EGGER**, Karl **RUDOLF**, und Andrea **SOMMERLECHNER**, Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien, 1993, 320 p. [=Österr. Akademie der Wissenschaften, Historisches Institut beim Österr. Kulturinstitut in Rom, Hgg. von Otto **KRESTEN** und Adam **Wandruszka**, II. Abteilung, Quellen, 1. Reihe, **Die Register Innocenz'III**., 5. Band, 5. Pontifikatsjahr: Texte + caiet aparte cu Indices].

Vezi și Aloisie L. TĂUTU, Devotamentul lui Ioniță Asan către Scaunul Apostolic al Romei, în Omagiu canonicului A. L. Tăutu cu ocazia împlinirii etății sale de 80 de ani, Opere, vol. I, Istorice, Roma, 1975, pp. 203-204 (194-213). Rezumatul scrisorii la Ivan DUJCEV, Innocentii PP. III. Epistolae ad Bulgariae historiam spectantes, recensuit et explicavit... [Prepiskata na Papa Inokentia III să Bălgaritî uvhodî, tekstî i belejki otî Iv. Duicevî], Sofia, 1942, pp.1-114 (= Annuaire de l'Université Saint Clément d'Ohrida à Sofia, Faculté Historico - Philologique – Tome XXXVII - 3), pp. 23-24,III.

P. Theodosius HALUŠČYNSKYJ, Acta Innocentii PP. III (1198-1216) e registris Vaticanis aliisque eruit, introductione auxit, notisque illustravit..., Typis polyglotis Vaticanis MCMXLIV (1944), Roma, 674 p. + hartă (=Pontificia Commissio ad redigendum Codicem Iuris Canonici Orientalis, Fontes Series III, vol. II), p. 226, nr. 29.

Luigi **TĂUTU**, **Primato e Autonomia. A proposito dell' autonomia della Chiesa Bulgaro-Valacca ai tempi di Innocenzo III**, în **Acta Philosophica et Theologica**, tomus II, Roma, 1964, p. 462 (S. A. D. = Societas Academica Dacoromana, Roma, München 455 – 462).

"Expedit enim tibi tam ad temporalem gloriam quam salutem eternam, ut sicut genere, sic sis etiam imitatione Romanus, et populus terre tue, qui de sanguine Romanorum se asserit descendisse, ecclesie Romane instituta sequatur, ut etiam in cultu divino mores videantur patrios redolere".<sup>303</sup>

Față de prima scrisoare a Papei, din anii 1199 sau 1200, această a doua scrisoare, din 27 noiembrie 1202, prin formula de adresare chiar, scoate în evidență o evoluție, în procesul de recunoaștere a lui Ioniță Caloian ca împărat. Dacă în prima scrisoare Papa i se adresa vag, cu formula nedefinită, uzitată la nivelul nobilimii sau a potentaților timpului, "Nobilului bărbat Ioniță", "Nobili viro Iohannitio", de data aceasta îl numește "domn al Bulgarilor și Valahilor", "Nobili viro Caloioh(ann)i, domino Bulgarorum et Blachorum".

În ce privește trimiterea coroanei, Papa îl informează pe Ioniță că a dispus să fie cercetate documentele și registrele papale, din timpul primului Țarat Bulgar (681-1018). Aceeași sarcină a dat-o și celui de al doilea legat al său, trimis la Târnovo, Ioan de Casamari, care trebuia să compare aceste date, de la Roma, cu cele păstrate în arhiva și registrele imperiale de acolo.

În mod laconic, Papa îi explică lui Ioniță neliniștea sa față de sinceritatea deciziei acestuia de apropiere de Roma, de frică să nu procedeze tot ca și înaintașii săi, împărați ai Bulgariei, care, după contactarea legăturilor cu papalitatea, "s-au lăsat corupți de greci" și au revenit în sfera de influență bizantină, adică au recunoscut jurisdicția Patriarhiei Ecumenice.

În primul rând noi avem impresia că Ioniță a făcut în scrisoarea întâi o confuzie de nume, între Samuel (976-1014) și Simeon (893-927), cu fiul și urmașul acestuia, Petru (927-969). Această confuzie a fost apoi preluată și de către secretariatul sau copistul Papei Inocențiu al III-lea. În realitate, trebuie să fie vorba de principele Simeon, pe care împăratul Romanos I Lekapenos (920-944) în anul 924 l-a încoronat "bazileu al bulgarilor și romeilor". Cei doi monarhi, de la Constantinopol și de la Preslav, au convenit ca titlul și puterea coroanei lui Simeon, să se limiteze exclusiv la teritoriul bulgar. Ulterior, Simeon a fost și la Roma Veche, iar legații Papei Ioan al X-lea (914-928), l-au încoronat și ei cu același titlu, în anul 925, cu ocazia păcii încheiate cu Croația. Titlul de "bazileu al bulgarilor și romeilor" l-au mai purtat încă doi țari bulgari: Petru și Samuel. 304

Lucrurile nu stau atât de simplu, în legătură cu această problemă a Bisericii Bulgare din perioada primului Țarat.

Invazia slavă și avară au dat o gravă lovitură creștinismului înfloritor din Balcani, cu provincia Iliricului. Abia după convertirea hanilor păgâni bulgari la Creștinism, a putut să se refacă acolo și Biserica Ortodoxă și să-și reia din plin activitatea publică, în a doua jumătate a secolului al IX-lea.

<sup>303</sup> Ibidem.

Vezi nota nr. 10, de la documentul nr. 114 (115), din vol. 5 al Registrelor Pontificale a lui Inocențiu al III-lea, p. 226. Istoria Bisericească Universală, Manual pentru Institutele Teologice, de mai mulți autori (T. M. Popescu, T. Bodogae, Gh. G. Stănescu, I. Rămureanu, M. Şesan), vol. I (1-1054), ediția a doua, București, 1975, pp. 349–350. Ioan Marin MĂLINAŞ, La umbra Sarmizegetusei Romane, Basilica din Densuş, Oradea, Editura Mihai Eminescu, 1977, pp. 100-101.

Cu mai bine de un secol înainte, prin anul 731 sau 756, împăratul romeu Leon al III-lea Isaurul (717-741), respectiv Constantin V Copronim (741-775) au încorporat Iliricul în Imperiul Romeu, care din punct de vedere bisericesc se afla sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice. Prin anul 864, hanul, cneazul sau prințul Boris I (852-889) [Mihail după ce s-a încreștinat], al bulgarilor, botezându-se la Constantinopol, naș fiindu-i însuși împăratul romeu Mihail al III-lea Bețivul (842-867), din dinastia Amoriană, a deschis noi posibilități pentru creștinii deja existenți și cei în curs de convertire din Statul bulgar. Cu ajutorul clerului inferior și superior, de limbă greacă, trimis de patriarhul ecumenic în Țaratul Bulgar, alături de clerul local, deja existent acolo, cneazul Mihail a organizat misiuni și a fixat structura Bisericii din țarat, desăvârșind încreștinarea bulgarilor și slavilor păgâni.

De încreştinarea valahilor nu se aminteşte nimic, pentru că ei erau deja de multe secole creştini, religie pe care cei de sub guvernarea slavo-bulgaro-sârbilor păgâni, n-o mai puteau practica, decât cu multe dificultăți sau în clandestnitate.

Pentru că de la bizantini nu putea obține un patriarh, pe seama Bisericii sale, Boris I Mihail, în anul 866, s-a adresat Papei Nicolae I (858-867), cu o listă de 106 întrebări -Consulta bulgarorum. Delegații Papei, în frunte cu episcopul Formosus au sosit în Bulgaria, dar cneazul Mihail (= Boris I) nu s-a arătat multumit nici de solutiile oferite de către acestia si nici de modul în care s-a răspuns la cele 106 întrebări - Responsa ad consulta bulgarorum. La rândul său, patriarhul ecumenic Fotie (858-867 și 877-886), prin anul 867 a protestat energic împotriva amestecului Romei Vechi în problema încreștinării bulgarilor, redactând o Enciclică, pe care a trimis-o și celorlalți Patriarhi Apostolici ai Pentarhiei (Alexandriei, Antiohiei și Ierusalimului). În luna octombrie din anul 869, Patriarhul Ecumenic Ignatie (847-858 și 867-877) a convocat un Sinod la Constantinopol, privind această problemă, în prezența delegaților Papei Adrian al II-lea (867-872). Cu întreruperi între sesiuni, sinodul a durat mai multe luni, până la 25 februarie 870. La trei zile după încheierea lucrărilor Sinodului, pe data de 28 februarie 870, la Constantinopol a sosit pe neasteptate delegatia bulgară. În aceste condiții, Sinodul a fost redeschis, dezbătându-se problema, dacă Biserica din Bulgaria trebuie să apartină jurisdicției Sfântului Scaun al Romei Vechi ori a Tronului Ecumenic de la Constantinopol, Noua Romă. Cu tot protestul delegației Papei, Sinodul a decis ca Biserica din Statul Bulgar să rămână sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice iar Mitropoliei Bulgare să i se acorde o oarecare autonomie și un rang mai de vază, în cuprinsul listei Scaunelor subordonate Tronului Ecumenic. Relațiile bulgarilor cu Roma Veche, au continuat, dar, de fiecare dată, numai atunci când Tronul Ecumenic sau bazileul romeu le refuzau ori aveau impresia că li se va refuza acestora vreo pretentie sau cerere. Era un fel de santaj reciproc, al cărui joc l-au practicat atât bulgarii, cât și papii, precum și cei de la Constantinopol.

Acest șantaj reciproc a condus și el la înrăutățirea relațiilor dintre Constantinopol și Roma, contribuind și la pregătirea schismei din 1054. Petru, Asan I, Ioniță, dar și urmașul acestora, Ioan Asan al II-lea, au cunoscut acest joc sau șantaj al predecesorilor lor la tronul Bulgariei și au încercat să facă uz de el, fiecare în felul și favoarea lui.

Țarul Simeon a mai cerut Papei ca pe arhiepiscopul său să-l ridice la rangul de patriarh – **Imperium sine Patriarcha non staret**. Acțiunile începute în acest sens de către Simeon au fost continuate și desăvârșite de fiul și urmașul său la tron Petru (927-969).

Din anul 927 și până în anul 971, Patriarhul Preslavului, adică al Bulgariei, a rezidat, însă nu la Preslav, capitala politică a țaratului, ci la Silistra, pe Dunăre, vechiul *Durostorum*. De aici, în anul 971, patriarhul s-a refugiat la Prespa, apoi la Sofia, din nou la Prespa, Vodena (azi Janița), Moglen, până când, în final, și-a stabilit sediul la *Ohrida*, în Macedonia, după cum atestă și regestele imperiale, din Constantinopol, la anul 1020.<sup>305</sup> De staționarea la Prespa, Franz Dölger, nu face nici o mențiune.

Din moment ce patriahul rezida la Silistra, este evident că jurisdicția și (sau cel puțin) influența acestuia în nordul Dunării erau de necontestat. Sediul unui patriarh nu se fixează niciodată la marginea teritoriului său de jurisdicție, ci în capitală sau, pe cât posibil, într-o localitate din interiorul țării. De obicei, reședința patriarhului se află în același oraș cu a împăratului, regelui sau principelui, adică în capitală. Fixarea la Silistra a sediului patriarhului și nu la Preslav, care la data respectivă era capitala Statului, ne duce cu gândul la realitățile cu care Biserica Ortodoxă din Imperiul Bulgar trebuia să se fi confruntat, fiind obligată să țină cont de cele două entități de pe cuprinsul teritoriului său: poporul valah (=român) și slavobulgarii.

Din aceste timpuri datează și începuturile acțiunilor sistematice de introducere a limbii slavone ca limbă liturgică în bisericile românilor și încadrarea acestora în sfera de jurisdicție și influență bisericească bizantino-slavă. Precizez că este vorba numai de schimbarea limbii liturgice sau bisericești, nu și a ritului din Biserica Românilor.

Ritul Bisericii noastre a fost dintodeauna răsăritean, dar de limbă latină, și a rămas astfel, capadociano-bizantino-latin, până la introducerea slavonei bisericești în Biserica românilor, devenind de atunci bizantino-slavon.<sup>306</sup>

De la Coresi încoace, adică din anul 1570, când acesta a tipărit primul Liturghier românesc, la Braşov, ritul nostru a rămas tot bizantin, dar de limbă română, adică bizantino-român.

Vezi anul 1020, p. 104, la Franz DÖLGER, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565 - 1453, 3 Teile in einem Band, Op. cit., regestele nr. 805, 806, 807.

 $<sup>^{306}</sup>$  Vezi trimiterea nr. 304 din prezenta lucrare.

### I. Dipticele Patriarhilor și [sau] Arhiepiscopilor Autocefali "bulgari" cu Scaunul la Durostorum și apoi la Ohrida, cu titlul de Iustiniana Prima<sup>307</sup>

Gerhard PODSKALSKY, Theologische Literatur des Mittelalters in Bulgarien und Serbien 865-1459, C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, München, 2000, p. 529.

Dictionnaire de Théologie Catholique, Tome deuxième, première partie, Paris, 1923, col. 1174-1236, contributia lui S. VAILHÉ, *Bulgarie*.

Jacques **ZEILLER**, *Les origines chrétiennes dans les provinces danubiennes de l'empire romain*, Paris, 1918, IV+667 p.

Jacques **ZEILLER**, *Une primatie éphémère dans l'ancien Illyricum*: *Sardique*, în *Memorial Louis PETIT*, Mélange d'histoire et d'archéologie byzantine, Inst. Franc. d'Études Byzantines, Bucarest 1948, pp. 423-426, [Archives de l'Orient Chrétien, 1].

Jacques **ZEILLER**, *Le site de Justiniana Prima*, în *Mélanges Charles Diehl*, vol. I, Paris, 1930, pp. 299-304. Vasil **ZLATARSKI**, *Prima Justiniana im Titel des bulgarischen Erzbischofs von Achrida*, în *Byzantinische Zeitschrift*, 30. Band, 1929/30, pp.484-489.

Günter PRINZING, Entstehung und rezeption der Justiniana-Prima-Theorie im Mittelalter, în Byzantino-Bulgarica, Sofia, V, 1978, pp. 269-287.

A.-P. **PÉCHAYRE**, *L'Archevêché d'Ochrida de 1394 à 1767*, în trei părți, în *Échos d'Orient*, Paris, Tome 35, 1936, pp. 183-204 și 280-323.

A.-P. PÉCHAYRE, La succession épiscopale d'Ochrida Gabriel et Théodule, 1582-1588, în Échos d'Orient, Paris, Tome, XXXVIII, 1939, pp. 35-56.

A.-P. PÉCHAYRE, Les archevêques d'Ochrida et leurs relations avec l'Occident à la fin du XVIe siècle et au début du XVIIe, în Échos d'Orient, Paris, Tome 36, 1937, pp. 398-439.

A.-P. PÉCHAYRE, La lettre du prince Eugène à Zosime d'Ochrida et Sisanion en 1715, în Échos d'Orient, Paris, Tome, XXXVIII, 1939, pp. 57-69.

A.-P. **PÉCHAYRE**, **Zosime d'Ochrida et de Sisanion**. Ses relations avec l'Autriche et ses différents séjours à Ochrida, în **Échos d'Orient**, Paris, Tome, XXXVII, 1938, pp. 141-162.

Ion I. **NISTOR**, *Legăturile cu Ohrida și Exarhatul Plaiurilor*, de..., extras din *Analele Academiei Române*, Mem. Secț. Ist., Seria III, tom XXVII, MEM. 6, București, 1945, pp. 123-151.

*MÉMORIAL LOUIS PETIT*. **Mélange d'histoire et d'archéologie byzantine**, Institut Français d'Études Byzantines, Bucarest, 1948, 426 p. [Archives de L'Orient Chrétien, I].

V. LAURENT, Le Patriarche d'Ochrida Athanase II et l'Église Romaine, în Balcania, București, VIII, 1945, pp. 5-65.

Valérien LAURENT, L' Excommunication du Patriarche Joseph Ier par son prédécesseur Arsène, în Byzantinische Zeitschrift, 30. Band, 1929/30, pp. 489-496.

Mathias GYÓNI, L'évêché vlaque de l'archevêché bulgare d'Achris aux XI<sup>e</sup> - XIV<sup>e</sup> siècles, în Etudes Slaves et Roumaines, 1, (1948), pp. 148-159 și 224-233.

Heinrich **GELZER**, *Der Patriarchat von Achrida*, *Geschichte und Urkunden*, Neudruck der Ausgabe Leipzig, 1902, Scientia Verlag, 1980, Aalen, 281 p.

Heinrich GELZER, Jena, Josua Stylites und die damaligen kirchlichen Parteien des Ostens, în Byzantinische Zeitschrift, Leipzig, I, 1892, pp. 34-49.

Heinrich GELZER, Ungedruckte und wenig bekannte Bistümerverzeich-nisse der orientalischen Kirche, I-II, în Byzantinische Zeitschrift, I. Teil, Jg. 1, 1892, pp. 245-282; II. Teil, Jg. 2, 1893, pp. 22-72.

Heinrich GELZER, Der wiederaufgefundene Kodex des hl. Klemens und andere auf den Patriarchat Achrida bezügliche Urkundensammlungen, în Berichte über die Verhandlungen der königlich sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig, Philologisch-Hist. Klasse, 55. Band, 1903, II, Leipzig, 1903, pp. 41-110.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis I., Patriarchatus Constantinopolitanus, Padova, 1988. Actes du XIIe Congrès International d'Études Byzantines, OCHRIDE, 10-16 septembre 1961, Beograd, Tome I, 1963. Tome II-III, 1964.

Actes du XVe Congrès International d'Études Byzantines, Athènes, Septembre 1976, IV, Histoire, communications, Athènes, 1980.

Michaelis **LE QUIEN,** *Oriens Christianus***. I., Patriarchatus Constantinopolitanus**, Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt.



6. Catedrala Patriarhală Sfânta Sophia din Ahrida – Ohrid, secolul X, din anul 1767 transformată în moschee, vedere din interior, spre absida altarului

### Arhiepiscopii de Justiniana Prima

(înainte **Tauresium**, azi **Tsaricin Grad?**, în Serbia)<sup>308</sup>
535 – c. 602

Ca[s]telianus, [?] - 535 -?

**Benenatus**, î. 544 – d. 553

**Ioan**,? – 591 -?

Ioan II,? -594 - c.602

### a. Arhiepiscopi de Pliska, până la 893 și Preslav, 893-945

- **1. Josif sau Stephanos**,? -?, 870 -?;
- **2. Georgios**,? -?, 878?;
- **3.** Leontios,? -?;
- 4. **Demetrios**,? -?;
- **5. Sergios**,? -?;
- **6.** Constantin,? -?, ucenic al Sfinților Chiril și Metodie
- **7. Gregorios**,? -?;

#### b. Patriarh de Durostorum

8. Damianos, 945-972, 971 se refugiază la Sofia, apoi la Vodena-Janița;

### c. Patriarhi în Statul Bulgar al Prințului Samuil (976-1014), Țar din anul 996

- 9. Gherman Gavril,? -?, rezident in Voden (Boden, Vodena-Janiţa) și Prespa;
- **10. Filip**,? -?, rezident în Ahrida;
- 11. David cel Sfânt, înainte de 1016 1018, menționat în Cedren la 1016 și 1018;

\_

<sup>308</sup> Vezi prezentarea făcută Justinianei Prima, infra.

#### Pravila cea Mare, 1652:

### PENTRU CUM SCRIU ARHIEREII LA PAPA, ȚARIGRĂDEANULUI, ALEXANDRIEI, ANTIOHIEI, IERUSALIMULUI ȘI OHRIDULUI. 309

**GLAVA 395** 

#### **OHRIDEANULUI:**

Preafericite arhiepiscope a marea întîia Iustinianie a Orhidului şi a toată Bulgărimea, întru duhul sfînt dumnezăescule şi preacinstitul mieu părinte.

### d. Arhiepiscopi Autocefali ai OHRIDEI, în Macedonia<sup>310</sup>

După desființarea primului Țarat Bulgar, de către împăratul Vasile II Bulgaroctonul (976-1025), în anul 1018, acesta a suprimat și Patriarhia Bulgară, reducându-o la rangul de Arhiepiscopie Autocefală, cu reședința în Ohrida, rămânând astfel până în anul 1767, când a fost suprimată de către sultan, cu acordul canonic al Patriarhiei Ecumenice. Până în anul 1018, Ahrida era sediul unei Episcopii. Titularii Arhiepiscopiei Autocefale de Ahrida (sau Ohrida) au continuat să semneze ori să fie adresați, când cu titlul de Patriarh, când cu cel de Arhiepiscop sau cu amândouă în același timp. La aceasta se mai adaugă și titlul de "Prima Justiniana", pe care, cel puțin din secolul XII, dacă nu din anul 1019 sau mai devreme, titularii de la Ohrida și l-au însușit.

În anul 1018 sau 1019, Patriarhul David cel Sfânt a fost alungat de romei, iar în locul acestuia, împăratul l-a numit arhiepiscop autocefal pe Ioan (1019-1025).

În scopul reglementării activtății canonice a Arhiepiscopiei, cu organizarea sistemului și dreptului de jurisdicție al acesteia asupra eparhiilor pe care le-a avut și urma să le mai primească sub oblăduirea ei, împăratul a dat **trei diplome**, "Sygillia", privilegii sau decrete.<sup>311</sup>

Aceste privilegii au fost redactate după anul 1019, adică după numirea de către împărat a arhiepiscopului Ioan de Ahrida, în anul 1018.

Regestele imperiale, redactate de Franz Dölger, menționează aceste privilegii pentru anul 1020: primul privilegiu, "Sygillion", înainte de luna mai 1020; al doilea privilegiu, "Sygillia", din 20 mai? 1020; al treilea privilegiu, "Sygillion", după 20 mai 1020. 312

Pravila cea Mare sau Îndreptarea Legii, Târgovişte, 1652, reeditată în 1962, Editura Academiei Române, Bucureşti, 1962,- Colecția "Adunarea Vechiului Drept Românesc scris, VII" - pp. 363 – 370, glavele sau capitolele 391, 392, 393 și 395). În cazul de față, Glava 395.

Heinrich **GELZER**, *Der Patriarchat von Achrida*, *Geschichte und Urkunden*, Neudruck der Ausgabe Leipzig, 1902, Scientia Verlag, 1980, Aalen, pp. 7-29 şi passim.

Constantin **JIREČEK, Geschichte der Serben**, I vol. bis 1371, vol. II, 1371- 1537, Reprint al ediției din 1911, la Gotha; Verlag Adolf M. Hakkert, Amsterdam, 1967, vol. I, pp. 208-221.

Lista eparhiilor sufragane Ohridei, în anul 1020 şi descrierea celor trei privilegii sunt luate din Heinrich GELZER, Der Patriarchat von Achrida, Op. cit. p. 4; pentru cele trei privilegii, vezi regestele nr. 805, 806 şi 807 din Franz DÖLGER, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565 - 1453, 3 Teile in einem Band, Op. cit. pp. 102-103.

Primul **Sygillion** a confirmat arhiepiscopului Ioan eparhiile sufragane pe care Patriarhia Bulgară le-a avut în timpul domniei țarului Samuel (976-1014). Este vorba de 17 eparhii, adică 16, pentru că între acestea se afla și Arhiepiscopia de Ahrida:<sup>313</sup>

- 1. **Ahrida**-Ohrid-Ohrida, **Arhiepiscopie**, în care au fost încorporate teritoriile vechii Eparhii a Ohridei, împreună cu parohiile din eparhiile Prespa, Mokros (Mokra) şi Kitzabis (Kičevo), cu 40 de clerici şi 30 de robi
- 2. Kastoria
- 3. Glabnitza (Glavinica)
- 4. Moglaena (Meglen)
- 5. Butelis (Pelagonia)
- 6. Strummitza (Strumnica)
- 7. Morobisdos (Morozvizd)
- 8. Belebusda (Velebužd)
- 9. Triaditza(Srēdec, Sofia)
- 10. Nisos (Niš, Nissa)
- 11. Branitza (Braničevo, Brăniceni, Keve, Kouvin)
- 12. Belgrada (Belgrad)
- 13. Thramos (Striamos, Zemlin)
- 14. Skopia, (Üsküb)
- 15. Prizdriana (Prizren)
- 16. Lipainion (Lipljan)
- 17. Serbia

Al doilea privilegiu, **Sygillia**, cuprinde o listă de 12 eparhii, care, la cererea arhiepiscopului Ioan, au fost subordonate jurisdicției Arhiepiscopiei de Ohrida:

- 18. Durostorum, Dristra, (Drster)
- 19. Bodina (Bdyn, Vidin)
- 20. Rhasos, (Rasa)
- 21. Horaea
- 22. Tzernikos
- 23. Chimaira, (Chimara)
- 24. Adrianupolis, (Dryinopolis)
- 25. Eparhie nenominalizată
- 26. Bothroton
- 27. Joannina
- 28. Kozila
- 29. Petros

Prin al treilea privilegiu, **Sygillion**, împăratul îi reconfirmă arhiepiscopului Ioan dreptul de jurisdicție promis în anul 1018 asupra "Serbiei" sau "Serfidje", și subordonează încă două eparhii Arhiepiscopiei de Ahrida:

- 30. Stagoi
- 31. Berroia

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Idem, **GELZER** şi **DÖLGER**.

În anul 1020, aceste 31 de eparhii au constituit patrimoniul Patriarhiei "Bulgare", devenită în anul 1018 Arhiepiscopie Autocefală de Ahrida.

În decursul secolelor, numărul eparhiilor a oscilat, în funcție de situația politică din Balcani, de extinderea sau reducerea organizațiilor statale locale sau de crearea noilor sisteme de jurisdicție, cum au fost Patriarhiile de Turnovo, 1203, respectiv 1235 și Peć, 1220.

În anul 1272, împăratul Mihail VIII Paleologul (1259-1282) a confirmat unui arhiepiscop de Ohrida, necunoscut cu numele, cele trei diplome din anul 1018-1020, date de către Vasile II Bulgaroctonul.

- **12. Ioan,** 1019-1025;
- **13.** Leon, "Lev", 1025-1056;
- **14. Theodul**, 1056-1065;
- **15. Ioan** , o Lampenos", 1064-1068;
- **16. Ioan**, "Janis o aoinos",? -?, menţionat 1075, în Cedren;
- 17. Theophilact, înainte de 1078-1092;
- **18.** Leon, "Lev",? -?;
- **19. Mihail** Maxim,? -?;
- **20. Eustatie**,? -?, mentionat 1134;
- **21. Ioan** Comnenul, c. 1143-1158;
- **22. Constantin**,? pus în retragere în anul 1166;
- **23. N** necunoscut, între 1180-1183;
- **24. Ioan** Camateros,? -?, după 1183, menționat 1213;
- **25. Dimitrie** Chomatiamos, 1217-1235, menţionat 1220 şi 1234;
- **26. Ioanichie**,? -?;
- **27. Serghie**,? -?, mentionat între 1218 și 1241;
- **28. Constantin** Cabasilas, 1250-1261;
- **29.** *Hephaistos*, secolul XII-XIII?;
- **30. Iacob**, Proarchios,? -?;
- **31.** Adrian,? -?;
- **32. Ghenadie**,? -?, înainte de 1289;
- **33. Macarie**, 1294-1299;
- **34. Grigorie**,? -?, mentionat 1316;
- **35. Antim** Metochitul,? -?, mentionat între 1328 și 1355;
- **36. Nicolae**,? -?, mentionat 1347;
- **37. Grigorie**, 1348-1378;
- **38. Matei**, 1408-1410;
- **39. Nicodim**,? -?, mentionat 1452;
- **40. Dorotei**, 1456-1468;
- 41. Marcu Xylocaravis, 1468 -?;
- **42.** Nicolae,? -?;

- **43. Zaharia**,? -?;
- **44. Prohor**, 1523-1549;
- **45. Simion**,? -?, mentionat 1549;
- **46.** Nicanor,? 1557;
- **47. Paisie**, 1565-1566;
- **48. Sophronie**, 1567-1572;
- **49. N** necunoscut, probabil **Macarie**, ales în septembrie 1574;
- **50. Gabriel**, *prima oară*,? -?, menționat 1586;
- **51. Theodul II**,? -?, menţionat 1588;
- **52. Ioachim**,? -?, înainte de 1593;
- **53. Gabriel**, *a doua oară*,? -?, în jurul anului 1593;
- **54. Varlaam**,? -?, † 28 mai 1598;
- **55. Nectarie**, *prima oară*,? -?, menționat 1604;
- **56. Porphirie**,? -?;
- **57. Atanasie**,? -?, menţionat 1606;
- **58. Nectarie**, *a doua oară*, 1616-1622;
- **59. Mitrofan**,? -?, menţionat 1623;
- **60. David**,? -?, mentionat 1624;
- **61. Ioasaf**,? -?, mentionat 1628;
- **62. Abraham**, "*Avraam*", 1629-1634;
- **63. Meletie**, 1637-1644;
- **64. Hariton**, 1644-1646;
- **65. Daniel**,? -?, mentionat 1650;
- **66. Atanasie**, februarie- decembrie 1653 sau 1657?;
- **67. Gabriel**,? -?; 1654
- **68. Dionisie**? -?, înainte de 1665;
- **69. Arsenie**,? -?, înainte de 1668;
- **70. Ignatie**,? -?, mentionat martie 1660;
- **71. Zosima**, 1663-1670;
- **72. Panaretos**,? -?, menţionat 1671;
- **73. Nectarie**,? -?, mentionat 1673;
- **74. Grigorie**, al Pelagoniei, *prima oară*, c. 1673 1676;
- **75.** Theophan,? septembrie 1676;
- **76. Meletie**, 1676-1679;
- **77. Partenie**, 1679-1683;
- **78. Grigorie**, al Pelagoniei, a doua oară, 1683 8 mai 1688;
- **79. Gherman**, 8 mai 1688 8 august 1691;
- **80. Grigorie** Mitropolit de Târnovo, august 1691 august 1693;
- **81. Ignatie**, *prima oară*, august 1693 iulie 1695;
- **82. Zosima**, *prima oară*, iulie 1695 iunie 1699;

- **83. Raphael**, iunie 1699 1703;
- **84. Ignatie**, *a doua oară*, 1703? 1706?, menționat august 1703;
- **85. Dionisie**, *prima oară*, 1706-1707;
- **86. Metodie**, 28 mai 11 iunie 1708;
- **87. Zosima**, a doua oară, 1708-1709;
- **88. Dionisie**, *a doua oară*, 1709-1714;
- **89. Philotei**, 1714 iulie 1718;
- **90. Ioasaf**, februarie 1718 octombrie 1745;
- **91. Iosif**, *prima oară*, ianuarie 1746 1749;
- **92. Dionisie**, *prima oară*, înainte de 1752-1753;
- **93. Iosif**, a doua oară,? -?, c. 1756
- **94. Metodie**, 1757-1759;
- **95.** Chiril, 1759-1762;
- **96. Ieremia**,? -?, menţionat 1763;
- **97. Anania**,? -?, menționat mai 1763;
- **98. Arsenie**, 1764? 16 ianuarie 1767.

Prin fermanul din 16 ianuarie 1767, în timpul păstoririi Patriarhului Ecumenic Samuel I (1763-1768), sultanul Mustafa III (1757-1774) a desființat Patriarhia de Ohrida, ultimul Patriarh Arsenie fiind obligat să se retragă la Sfântul Munte Athos.<sup>314</sup>

Formula de adresare în scris față de Arhiepiscopul Autocefal al Primei Iustiniane din Ohrida, era, în conformitate cu *Pravila cea Mare* sau *Îndreptarea Legii*, Târgoviște, 1652, glava 395, după cum urmează:

"Preafericite arhiepiscope a marea întîia Iustinianie a Orhidului și a toată Bulgărimea, întru duhul sfînt dumnezăescule și preacinstitul mieu părinte...".

Întâistătătorii de Ohrida purtau atât titlul de "Arhiepiscop", cât și acela de "Patriarh", concluzie pe care o putem trage după felul în care semnau documentele de cancelarie bisericească de la Ohrida. Mai frecvent folosită era însă formula cu titlul de "Patriarh".

Titlul complet al Întâistătătorilor de la Ohrida este cunoscut în două variante:315

- 1. "N. din mila Lui Dumnezeu Patriarh [sau] și Arhiepiscop al Primei Iustiniane, al Ohridei și a toată Bulgaria, al Daciei Mediteraneene și Ripuare [de coastă, Ripensis], al Prevalitaniei, al Dardaniei, al Myssiei [Moesia] Superioare etc.";
- 2. "N. din mila Lui Dumnezeu Patriarh [sau Arhiepiscop] al Primei Iustiniane al Ohridei și a toată Bulgaria, al Serbiei, al Albaniei, al celei de doua Macedonii, al Pontului Apusean etc.".

Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 602-603, mai ales p. 603 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23].

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Heinrich **GELZER**, *Der Patriarchat von Achrida*, Op. cit. p. 177.

### II. SINODICONUL [= Dipticul] Patriarhilor de Turnovo [azi Veliko Tîrnovo – Bulgaria] $(1204 – 1394)^{316}$



7. Turnovo sau Veliko Târnovo, colina Țareveț, înconjurată de zidul cetății și drumul de intrare. Sus, Catedrala Patriarhală Înălțarea Domnului – Ispas, cu turnul clopotniță și de veghe, ctitoria fraților Asănești (Asan I, Petru și Ioniță Caloian) și a Primatului Vasile I (1185-1232)

- Vasile I, 1186 1204, Episcop, apoi Arhiepiscop al Zagorei,
   1204 1232, Primat "Patriarh" al Târnovei, surghiunit la Sf. Munte Athos, unde a şi murit;
- 2. **Gherman,**? -?, atestat de *Le Quien*, I, coll. 1234-1235;

Lista Patriarhilor de Târnovo o reproducem din lucrarea: I. M. MĂLINAȘ, Regeste și registre de la Constantinopol și Roma, din prima jumătate a secolului al XIII-lea, privitoare la Primatul Vasile I și la împăratul Ioniță Caloian, din Târnovo. Unirea Bisericească a lui Ioniță Caloian din anul 1203 și încoronarea acestuia la 1204, Editura Imprimerei de Vest, Oradea, 2000, pp. 177-178. Publicată și în lucrarea: Ioan Marin MĂLINAȘ, Florilegium studiorum, Studii de istorie bisericească a românilor, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2002, pp. 133-134.

Literatura aferentă: G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis, I, Patr. Const., p. 352. V. GJUZELEV, Bulgarien zwischen Orient und Okzident. Die Grundlagen seiner geistigen Kultur vom 13. bis zum 15 Jahrhundert. Aus dem Bulgarischen übersetzt von Christa BELCEVA, Böhlau Verlag Wien, Köln, Weimar, 1993, 309 p. incl. 88 il. + hartă. E. TURDEANU, La littérature bulgare du XIV e siècle et sa diffusion dans les pays roumains, par..., Paris, 1947, passim [Imprimerie Nationale, Librairie Droz, 188 p., Travaux publiés par l'Institut d'Études slaves, XXII]. Gerhard PODSKALSKY, Theologische Literatur des Mittelalters in Bulgarien und Serbien 865-1459, München, 2000, p. 529.

- 3. **Ioachim I,** cel Sfânt,? 1235 † 1237, de prin anul 1233 sau 1234, din **1235 Patriarh de Târnovo**, vezi și în **Sinodicon**;
- 4. Vasile II, 1237 1239?, atestat prin anul 1239 și în Sinodicon;
- 5. Visarion,? -?, atestat la G. PODSKALSKY;
- 6. **Ioachim II**, 1239? 1246? , și în **Sinodicon**;
- 7. **Ignatie**,? -?, atestat prin 1273 și 1274, și în **Sinodicon**;
- 8. **Macarie** cel Sfânt, 1277 1282, și în **Sinodicon**;
- 9. **Ioachim III,** 1283 † 1294 sau 1300, condamnat la moarte și executat din porunca țarului. Vezi și în **Sinodicon.**
- 10. **Dorotei,** 1300? -?, vezi **Sinodiconul**;
- 11. **Roman**,? -?, vezi **Sinodiconul**;
- 12. **Teodosie I**,? -?, 10 ani de păstorire, după 1300, vezi **Sinodiconul**;
- 13. **Ioanichie I**,? -?, vezi **Sinodiconul**;
- 14. **Simion I,?** -?, atestat prin 1346, a păstorit 10 ani, în jurul anilor 1340, vezi și **Sinodiconul**;
- 15. **Teodosie II**, cel Sfânt, 1348 -?, † 1363, în Constantinopol; vezi şi **Sinodiconul**; Sub protia lui, în 1350 a avut loc la Târnovo un Sinod contra bogomililor;
- Ioanichie II, după 1363 1372 sau 1375?, fost egumen la Mănăstirea Sf. 40 de Mucenici din Târnovo; vezi şi Sinodiconul;
- 17. **Eftimie cel Sfânt**, 1375 1394, fost egumen la Sf. Treime, Târnovo, † 1404, în exil la Mănăstirea Bahkovo. Vezi și **Sinodiconul**.

După părerea unor istorici bisericești, Patriarhia de Târnovo ar fi fost desființată canonic prin anii 1410 sau 1416 și redusă la rangul de *Mitropolie*, cu mitropolit-exarh, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice de la Constantinopol. Există însă și teza, conform căreia, în anul 1393 sau 1396, adică odată cu pierderea independenței politice și statale, teritoriile fostului Țarat Bulgar au intrat, în mod automat, sub jurisdicția Patriarhiei Ecumenice din Constantinopol, institutia Patriarhiei de Târnovo fiind considerată ca dizolvată sau desfiintată.

Sinodiconul lui "Borilă", de fapt *al lui Ioan II Asan*, se păstrează în *două* redacții, *versiuni* sau variante, relativ târzii, ambele datând din secolul al XIV-lea, nu din timpul domniei lui Borilă (1207-1218) și nici a lui Ioan II Asan (1218-1241), adică din secolul al XIII-lea. Cele două versiuni sunt aproape identice. Autorul lor ultim, sau cel puțin diortositorul lor, trebuie să fi fost Patriarhul Eftimie al Târnovei. 317

*Prima*, datând de la finele secolului al XIV-lea, a fost descoperită de I. PALAUZOV, în secolul al XIX-lea, la o persoană particulară din Târnovo. Textul acestei variante din Sinodicon, cu traducerea lui în limba latină, de către Emil Kałuzniacki, din Cernăuți, a fost editat în anul 1890, în colecția de *Documente* a lui N. DENSUŞIANU.<sup>318</sup>

*A doua* versiune, din secolul al XIV-lea, ceva mai veche, decât a lui Palauzov, a apartinut profesorului M. DRINOV.<sup>319</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> E. **TURDEANU**, Op. cit., p. 141, nota nr. 1.

Documente privitoare la istoria Românilor, culese de E. Hurmuzaki, t. I, 2, Buc., 1890, apendice I, pp. 805-812.

Noi am utilizat informațiile şi textul editat în colecția Densuşianu-Hurmuzaki. Restul versiunilor şi textelor editate, din acest Sinodicon, ne-au fost inaccesibile.

### Patriarhia de Peć – Ipek

În și pe teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice și al Patriarhiei de Ohrida a evoluat Patriarhia de Peć-Ipek, 1219-1459 și 1557-1766; Patriarhia de Târnovo, 1204-1394; Biserica Ortodoxă a Macedoniei; Mitropoliile Românești; Biserica Ortodoxă Albaneză.

#### Biserica Ortodoxă din Macedonia<sup>320</sup>

Arhiepiscopia Ohridei și Macedoniei cu reședința la Skopje

Tradiția glorioasă a Patriarhiei de Ohrida o continuă acum Biserica Ortodoxă, din tânăra Republică Macedonia, cu capitala la Skopje, având ca limbi liturgice slavona și macedoneana.

Prin recunoașterea identității macedoniene, din partea guvernului de la Belgrad, în anul 1944, și formarea Republicii Macedoniene, în cuprinsul Federației Yugoslave, s-a manifestat și dorința populației creștine ortodoxe locale pentru o Biserică Ortodoxă Macedoniană proprie. În contextul acesta, în anul 1958, Sfântul Sinod al Patriarhiei Sârbe a acordat autonomie Bisericii Macedoniene.

Nefiid mulțumită cu acest statut de autonomie, la data de 18 iulie 1967, Biserica Ortodoxă a Macedoniei s-a declarat în mod unilateral autocefală, iar în anul 1969 s-a constituit Mitropolia de Štip.

Declarația din 18 iulie 1967 a provocat convocarea Sinodului extraordinar al Bisericii Ortodoxe Sârbe, din data de 14-15 septembrie 1967, care a respins pretenția de autocefalie a Bisericii Macedoniene, întrerupând-se și intercomuniunea cu ierarhia din Skopje.

Autocefalia Bisericii Ortodoxe din Macedonia, constând dintr-o **Arhiepiscopie**, cu **şase Eparhii** (dintre care, una se află în Australia), cu aproximativ 600.000 de credincioși, nu este recunoscută de Patriarhia Ecumenică, de Patriarhii Apostolici de Alexandria, Antiohia şi Ierusalim, de Patriarhia Sârbă şi nici de celelalte Biserici Ortodoxe Naţionale.<sup>321</sup>

#### Arhiepiscop al Ohridei și Macedoniei:

**Dositej**, Stojković 1958 – 1980 **Anghelarij**, Krstevski 1981 - 1986 **Gavril** 1986 – 1993 **Mihail** 4 XII 1993 –

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Cu oscilări de jurisdicție, între Patriarhia Ecumenică, Patriarhia de Ohrida și

Patriarhia Sârbă de Peć - Belgrad, în funcție de împrejurările istorice. Arhiepiscopul Ohridei şi Macedoniei urmează modelul ierarhic grecesc, potrivit căruia titlul de mitropolit este subordonat celui de arhiepiscop. La români, ruşi, sârbi şi ukrainieni este invers, mitropolitul este automat arhiepiscop al eparhiei sale, având şi alte eparhii sufragane.

În Biserica Ortodoxă Bulgară, actualmente, fiecare Episcop eparhiot poartă titlul de Mitropolit.

### VII. Cronologia Arhiepiscopilor și Patriarhilor Sârbi de Jicea, Peć-Pekion-Ipek și Karlovac-Belgrad 1220-1922

#### I. Cadrul istoric

Încercăm să aruncăm o privire retrospectivă asupra evenimentelor dinainte și de după anii 1219-1220, pentru a înțelege mai bine evoluția lor. În Biserica Ortodoxă, în general, și în Balcani, în special, unde migratorii au distrus marile orașe din antichitate, episcopii, arhiepiscopii și mitropoliții rezidau în cea mai mare parte în mănăstiri. Excepție făcea Constantinopolul, Alexandria, Antiohia, Thesaloniki, Turnovo, Trapezunt etc. Dar, chiar și prin orașe, reședințele arhierești și catedralele aveau stilul de mănăstire. 322

Din punct de vedere canonic, fiecare catedrală episcopală (arhiepiscopală, mitropolitană sau patriarhală) ortodoxă are regim de mănăstire, pentru că titularii ei, adică arhiereii, sunt călugări. 323

Un astfel de caz avem și la Peć. Nu însă și la Ohrida. La Ohrida, Catedrala Sf. Sophia impune ca Biserică Episcopală **urbană**, nu ca mănăstire.

<sup>322</sup> Gerhard PODSKALSKY, Theologische Literatur des Mittelalters in Bulgarien und Serbien 865-1459, C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, München, 2000, p. 530.

Dictionnaire de Théologie Catholique, Tome deuxième, première partie, Paris, 1923, col. 1174-1236, contribuția lui S. VAILHÉ, *Bulgarie*.

Sreten **PETKOVIĆ**, **Le Patriarcat de Peć**, Beograd, 1982¹, 1987², 40 p. + il. Lucrarea prezintă în special sediul Patriarhiei Sârbe, cu bisericile aparținătoare acestuia și importanța lor artistică și liturgică.

Ion **IUFU**, **Scurtă istorie a Bisericii Ortodoxe Sârbe**, în **B.O.R.**, an LXXV, nr. 8-9, august-septembrie, 1957, pp. 769-784.

M. LASCARIS, Le Patriarcat de Peć a-t-il été reconnu par l'Église de Constantinople en 1375?, în *Mélanges Charles Diehl*, vol. I, Paris, 1930, pp. 171-176.

Mathias GYÓNI, L'évêché vlaque de l'archevêché bulgare d'Achris aux XI<sup>e</sup> - XIV<sup>e</sup> siècles, în Etudes Slaves et Roumaines, 1, (1948), pp. 148-159 și 224-233.

**NESTOR** VORNICESCU, Ieromonah, **Patriarhia Serbiei**, în **Mitropolia Moldovei și Sucevei**, Iași, an XXXVI, nr. 1-2, ianuarie-februarie, 1960, pp. 133- 142.

Niculae ŞERBĂNESCU, Legături bisericești, culturale și politice între români și sârbi, în Mitropolia Olteniei, Craiova, an. XV, nr. 5-6, mai-iunie, 1963, pp. 307- 317.

G. FEDALTO, Hierarchia Ecclesiastica Orientalis I., *Patriarchatus Constantinopolitanus*, Padova, 1988. *Actes du XIIe Congrès International d'Études Byzantines*, OCHRIDE, 10-16 septembre 1961, Beograd, Tome I, 1963. Tome II-III, 1964.

Actes du XVe Congrès International d'Études Byzantines, Athènes, Septembre 1976, IV, Histoire, communications, Athènes, 1980.

Michaelis **LE QUIEN,** *Oriens Christianus***. I., Patriarchatus Constantinopolitanus**, Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck - u. Verlagsanstallt.

Așa ar trebui să fie și la uniți, adică la greco-catolici, numai că, de!, ei iau și țin din dreptul canonic ortodox, numai ce și cât le convine (precum fac sectarii cu Biblia) sau ce se aseamănă cu tradiția romano-catolică, restul fiind calificat ca "schismatic". De la Ioan Bob (1784-1830) încoace, episcopii uniți din Transilvania nici nu mai sunt călugări, ci numai celibatari, precum se procedează și la romano-catolici.

Localitatea **Peć**, pe grecește PEKION, pe turcește IPEK, se află în sud-vestul Serbiei, mai exact în vestul provinciei Kosovo, la o distanță egală între granița Serbiei cu Montenegro și cu Albania. Cea mai veche atestare documentară a localității, așezată pe malul râului Pećka Bistrița, o avem din secolul XIII, sub numele de **ŽUPA**, în districtul Hvostno. Episcopia de Peć exista deja în anul 1220.

Complexul monastic **Înălțarea Domnului din Peć**, a fost construit la mult timp după evenimentele din anii 1219-1220, pe locul metocului Župa, care era așezat pe malul râului Pećka Bistrița. Reședința Arhiepiscopiei, în timpul arhipăstoririi Sf. Sava și în primii ani de arhipăstorire a urmașului său în Scaun, Arsenie I (1234-1265/66) a fost la **Jicea**, nu la Peć. După anul 1234, Mănăstirea Catedrală Arhiepiscopală și mai târziu Patriarhală [din anul 1346, respectiv 1375 și 1557-1766], Înălțarea Domnului din Peć a devenit **leagănul** Bisericii Ortodoxe Sârbe și **simbolul** național al acesteia. Chiar și după anul 1920, adică după fondarea actualei Patriarhii Ortodoxe Sârbe, titularul acesteia a rămas Arhiepiscop de Peć, Mitropolit de Belgrad-Karlovac și Patriarh al Bisericii Ortodoxe Sârbe.

În anul 1149, jupanul Uroș II (1140-1161), în urma campaniei militare a împăratului Manuel I Comnenul (1143-1180) în Rascia, recunoaște dependenta tării sale de Imperiul Romeu. Mai târziu, jupanul Stefan I Nemania (1168-1196) al Rasciei, a reușit să depășască această situatie si să unească cele două formatiuni statale sârbesti, existente, Rascia<sup>324</sup> si **Zeta**<sup>325</sup> si prin tratatul de pace bizantino-sârb, din anul 1190, să fie recunoscută independența de fapt a Statului Sârb, unificat, așa după cum acesta a și fost, de pe la mijlocul sec. IX, până după anul 950. Ștefan I Nemania a avut trei fii: Ștefan II Nemania (1196-1227), Vucan și Rastko (1175-1236). În anul 1196, Jupanul Ștefan I renunță la tron, în favoarea fiului său Ștefan II și se călugărește la ctitoria sa, Mănăstirea Studenița, primind numele de Simeon. El a ajutat foarte mult Biserica Ortodoxă din Statul său, înzestrând-o cu averi, odoare, construind biserici și mănăstiri. Stefan I a convocat și un Sinod la Raška, care, sub protia episcopului local Evtimie, a condamnat bogomilismul. În anul 1199, Ștefan I moare la Mănăstirea Hilandar, din Sfântul Munte Athos, care din anul 1197 era în construcție, pe cheltuiala sa proprie și a Statului Sârb, la îndemnul fiului său Ratsko-Sava. Deja în anul 1200 Stefan I Nemania, adică călugărul Simeon a fost canonizat, de un Sinod de episcopi din Statul Sârb, împreună cu alți ierarhi şi arhimandriţi invitaţi, fiind primul Sfânt naţional al sârbilor. Al doilea Sfânt sârb urma să devină fiul său, Ratsko, adică Sf. Sava I, Arhiepiscopul autocefal al sârbilor, din Jicea. 326

La vârsta de 17 ani, Ratsko a fugit la Sfântul Munte Athos, ajutat de călugării atoniți, veniți la Raška după milostenie, unde, tânărul os domnesc a stat o vreme la Mănăstirea Rusicon, unde a și devenit rasofor. De acolo s-a mutat la Mănăstirea Vatoped, unde s-a călugărit, primind numele de Sava. În anul 1200, după ce alcătuiește slujba și sinaxarul tatălui său, călugărul Simeon, Sf. Sava, îi aduce osemintele de la Hilandar, la Studenița, în Serbia, unde și rămâne stareț, iar Sinodul local îl canonizează pe călugărul Simeon, ctitorul celor două mănăstiri, fiind prăznuit la 24 septembrie.

Printr-un hrisov al împăratului Alexios III Anghelos (1195-1203), din anul 1199, Mănăstirea Hilandar a fost dăruită călugărilor sârbi.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> De prin anul 1083, cu capitala la Raš, azi Raška, la nord de Novi Pazar, în regiunea Sangeak, din interiorul Serbiei de astăzi.

De pe la sfârșitul sec. X, azi Montenegro, în partea dinspre Marea Adriatică, cu capitala la Dioclea [Zeta], iar mai târziu la Cetinie.

NESTOR VORNICESCU, Ieromonah, Patriarhia Serbiei, în Mitropolia Moldovei şi Sucevei, Iaşi, an XXXVI, nr. 1-2, ianuarie-februarie, 1960, pp. 133- 142.

Ștefan II Nemania a primit titlul de rege în anul 1217, din partea Papei Honoriu III (1216-1227). De la anul 1220 însă, nu din anul 1217, Ștefan II Nemania este cunoscut în istoria Serbiei sub numele de "cel dintâi încoronat" sau "încununat". Opera de organizare bisericească a noului Stat, Ștefan II Nemania a realizat-o în deplină armonie cu Biserica Ortodoxă, atitudine pe care avut-o și grație ajutorului și fidelității fratelui său de sânge, Sf. Sava Luminătorul.

După constituirea și consolidarea politică a Statului Sârb, conform tradiției ortodoxe, s-a manifestat și tendința obținerii autocefaliei Bisericii Sârbe.

Înainte de anul 1219-1220, eparhiile din cuprinsul Regatului Sârb erau sub jurisdicția arhiepiscopului autocefal al Ahridei (Ohrida). Cea dintâi episcopie sârbească a fost fondată în orașul Raška, în secolul al X-lea. Ulterior s-au mai fondat încă două episcopii sârbești, la Prizren și Ston. În anul 1020, în al doilea hrisov, diplomă, privilegiu sau "Sygillion", al împăratului romeu Vasile II, Episcopia din Raška a fost trecută ca sufragană a Arhiepiscopiei de Ohrida. 327

În ce privește acțiunile diplomatice, referitoare la obținerea autocefaliei și numirea unui arhiepiscop la Peć, la Curtea Dinastiei de Nemania din Raš, s-a repetat jocul politic de șantaj și concurență, dintre Roma și Constantinopol, după modelul de la Turnovo, deja experimentat de împăratul Ioniță Caloian și de Primatul Vasile I, în anul 1203 respectiv 1204. 328

Dat fiind faptul că în anul 1217, Papa Honoriu i-a acordat jupanului Stefan II Nemania titlul de rege și l-a recunoscut ca atare, iar Statul său a fost recunoscut și declarat Regat, Patriarhia Ecumenică s-a grăbit să acorde Bisericii Ortodoxe din Regatul Serbiei, statutul de Autocefalie, împiedicând astfel fenomenul uniatist la sârbi și trecerea acestora în sfera de influență a Bisericii Catolice. Apropierea lui Ștefan II Nemania de Roma și căsătoria acestuia cu fiica Dogelui Veneției, a creat neînțelegeri între cei doi frați și Sava părăsește Mănăstirea Studeniţa, plecând pentru un timp la Sf. Munte, la Mănăstirea Hilandar. Atingându-şi planul politic, în anul 1217, Ștefan II, precum a procedat și Împăratul româno-bulgar Ioniță Caloian (1197-1207), prin anii 1203-1204, se îndepărtează de Roma Veche și începe tratativele cu Niceea, unde rezida în exil Patriarhul Ecumenic, în vederea obtinerii autocefaliei Bisericii din Statul său. În aceste condiții, în anul 1219, Sava a fost trimis la Niceea, pentru a fi hirotonit întru arhiereu. În mod unilateral, institutia Arhiepiscopiei Autocefale Sârbe a fost decretată de rege și de Sinodul Țării în anul 1219, dar tomosul de autocefalie și confirmare canonică a Arhiepiscopiei și de numire a titularului acesteia, Patriarhia Ecumenică le-a dat la Niceea, de Sfintele Paşti ale anului 1220, unde se aflau în exil, atât patriarhul Ecumenic, cât şi împăratul romeu. Aici apare un conflict sau o eroare de competentă canonică, între puterea locală și centrală. În foarte multe lucrări, istoricii dau anul 1219 ca dată pentru înființarea Arhiepiscopiei Autocefale Sârbe. În realitate, trebuie admis anul 1220, adică după ce această instituție a fost decretată și confirmată de forul ei canonic superior, Patriarhia Ecumenică, din Constantinopol.<sup>329</sup> De data aceasta, se confundă alegerea, numirea și hirotonirea întru arhiereu

**Bisericii Ortodoxe Române**, menit să "...păstreze unitatea dogmatică și canonică cu Biserica Ecumenică [Patriarhia Ecumenică, n. n.], precum și unitatea administrativă și disciplinară a Bisericii naționale.", format

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Constantin JIREČEK, Geschichte der Serben, I vol. bis 1371, vol. II, 1371- 1537, Reprint al ediției din 1911, la Gotha; Verlag Adolf M. Hakkert, Amsterdam, 1967, vol. I, pp. 208-221.

Vezi lucrarea: Ioan Marin MĂLINAŞ, Regeste şi registre de la Constantinopol şi Roma, din prima jumătate a secolului al XIII-lea, privitoare la primatul Vasile I şi la împăratul Ioniță Caloian din Târnovo. Unirea Bisericească a lui Ioniță Caloian, din anul 1203 şi încoronarea acestuia la 1204, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2000, 263 p.

Şi în cazul Bisericii Ortodoxe Române, noi calculăm autocefalia, de la data emiteri tomosului de către Patriarhia Ecumenică, adică din 25 aprilie 1885. Cu câțiva ani înainte, prin Legea Organică din 1872, la Bucureşti, s-a constituit instituția Sfântului Sinod al

a Sfântului Sava, din anul 1219, cu decizia regelui și a sinodului local de înființare a Arhiepiscopiei Sârbe, cu proclamarea autocefaliei acesteia, act canonic, care era doar de competența Patriarhiei Ecumenice și a bazileului romeu.

Primul Arhiepiscop Autocefal al Bisericii Ortodoxe Sârbe a fost Sfântul Sava I Nemania, Luminătorul (1219/1220-1233/34). La sfârșitul anului 1219, pe când Sf. Sava era, probabil, din nou arhimandrit și stareț la ctitoria domnească din Studenița, fratele său Ștefan II Nemania l-a trimis la Niceea, pentru a fi hirotonit acolo, întru arhiereu, de către Patriarhul Ecumenic Manuel I Sarantenos (1216-1222) și confirmat de acesta și de împăratul Teodor I Laskaris (1204-1222), ca **Arhiepiscop al Serbiei**. Înainte de luna aprilie 1220, la Sinodul Patriarhal de la Niceea, în prezența multor ierarhi, Sf. Sava a fost ales și hirotonit întru arhiereu, iar de Sfintele Paști, la intervenția împăratului romeu, Patriarhul Ecumenic a dat și Actul Sinodal sau **tomosul** de Autocefalie al Bisericii Ortodoxe Sârbe. La înapoiere, Sf. Sava a zăbovit un timp la Thesalonik, unde a tradus în slavă și copiat Nomocanonul Patriarhului Fotie.

Reședința noului arhiepiscop urma să fie stabilită la Mănăstirea Jicea. În anii 1219/1220, Arhiepiscopia Sârbă avea nouă eparhii sufragane: Raška, Peć, Toplița, Morava, Dabar, Zeta, Hum, Budim, Prizren. După evenimentele de la Niceea, în același an 1220, la Jicea, Arhiepiscopul Autocefal Sava I l-a încoronat din nou pe fratele său, Regele Ștefan II Nemania, după ritul ortodox. Cu această ocazie a fost încoronat ca prinț moștenitor al tronului și Radoslav, fiul lui Ștefan II. Abia, după această încoronare, în ritul ortodox, Ștefan II a contat la sârbi, ca "Prvovenciani", adică "cel dintâi încununat" sau "încoronat", nu după evenimentele din anul 1217, adică după conferirea titlului de rege, din partea Papei Honoriu III.

La vârsta de 70 de ani, Sf. Sava a făcut o călătorie de pelerinaj la Ierusalim. Înainte de plecarea în pelerinaj la Locurile Sfinte, Sf. Sava a făcut paretisis și l-a desemnat urmaș și l-a hirotonit întru arhiereu pe ucenicul său Arsenie, devenit Arhiepiscopul Arsenie I Sremac (1234-1263/66). La înapoierea de la Ierusalim, Sf. Sava a trecut prin Niceea, apoi prin Constantinopol, după care, cu o corabie, a călătorit până la portul bulgar Mesemvria-Nessebăr, de unde a fost dus cu alai la Turnovo, capitala Țaratului Româno-Bulgar, unde a fost primit de Împăratul Ioan Asan II (1218-1241). Acolo s-a îmbolnăvit și a murit la data de 14 septembrie 1236. După un an, așa cum s-a procedat cu tatăl său, Jupanul Ștefan I Nemania, osemintele Sf. Sava au fost aduse în Serbia și așezate în Mănăstirea Mileșevo, din Bosnia actuală. După ce a fost canonizat, i s-a fixat pomenirea pe data de 6 mai.

**Arsenie I** a desfășurat o amplă operă de organizare și dezvoltare a Bisericii Ortodoxe Sârbe, continuând cu succes activitatea începută de predecesorul său, Sf. Sava I. El a mutat și reședința Arhiepiscopiei de la Jicea, la Peć.

Numirea Sf. Sava ca Arhiepiscop de Peć și recunoașterea Autocefaliei Bisericii Ortodoxe Sârbe sunt menționate în regestele imperiale<sup>330</sup> și patriarhale<sup>331</sup> de la Constantinopol.

inițial din Mitropolitul Primat, Mitropolitul Moldovei, șase episcopi eparhioți și opt arhierei titulari, câte unul de fiecare eparhie. Vezi Mircea **PĂCURARIU, Istoria Bisericii Ortodoxe Române**, vol. 3 (sec. XIX și XX), București, 1994, p. 131 și 127.

Franz **DÖLGER**, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565-1453, 3 Teile in einem Band, Verlag Dr. H. A. Gerstenberg, Hildesheim, 1976, reeditare a fascicolelor I-III din 1924, 1925 şi 1932 (=Corpus der griechishen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit, hgg, von den Akademien der Wissenschaften in München und Wien, Reihe A, Regesten).

Vezi cele cinci volume din "REGESTEN der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565-1453". LES RÉGESTES des actes du Patriarcat de Constantinopole, vol. I, Les actes des Patriarches, Fasc. IV, Le Régestes de 1208 à 1309, par V. LAURENT, Paris 1971, reg. 1203-1782 +apend. cu 12 regeste, 634 p. (=Le Patriarcat Byzantin, Serie I).

1. Regestul Patriarhal nr. 1225, datat înainte de luna aprilie 1220, de la Niceea, face mențiune de un act Sinodal, emis în prezența împăratului, a unui număr mare de episcopi, care, împreună, l-au ales pe arhimandritul Sava, fratele regelui Ștefan II, ca Arhiepiscop de Peć și întreaga Serbie.

Următorul regest patriarhal, nr. 1226, de la Niceea, din timpul Sfintelor Paşti, 1220, este chiar mențiunea privitoare la tomosul de autocefalie al Arhiepiscopiei de Peć și întreaga Serbie.

2. Regestul imperial nr. 1705, de la Niceea, din primăvara anului 1220, menționează o "Poveleanie" Повелђние, conform căreia, Arhiepiscopul Sava de Peć trebuie să fie recunoscut ca arhiepiscop autocefal al Serbiei.

Toate aceste documente patriarhale și imperiale, trebuie să fi fost emise înainte de luna mai 1220, adică înainte de acțiunile de protest și scrisorile arhiepiscopului de Ahrida, Dimitrie Chomatenos (1217-1235), împotriva numirii Sfântului Sava ca Arhiepiscop de Peć și al întregii Serbii, precum și împotriva autocefaliei acestei Biserici. Motivul este destul de ușor de înțeles: prin aceste schimbări canonice, Arhiepiscopul de Ahrida pierdea dreptul de jurisdicție asupra eparhiilor din Serbia, împreună cu toate beneficiile materiale respective.

Sava I nu a reacționat, nici n-a răspuns la scrisorile și reproșurile arhiepiscopului Dimitrie Chomatenos, ci s-a străduit sa organizeze și să înzestreze Biserica din jurisdicția lui așa cum se cuvine. Hirotonirea arhiereilor, Sf. Sava I o făcea împreună cu Episcopul de Raška, cărora, precum și preoților pe care-i hirotonea, le dădea tuturor câte un manuscris cu textul Nomocanonului lui Fotie, pe care singur l-a tradus și copiat în Thesaloniki, la întoarcerea de la Niceea, în anul 1220. Pentru timpul acela era un gest mare și o realizare însemnată.

După Sfântul Sava I au urmat încă 11 arhiepiscopi autocefali de Peć, până în anul 1346, în timpul Arhiepiscopului Ioanikie II (1338-1346, apoi ca patriarh 1346-1355) când, de Florii, Țarul Ștefan Dușan (1331-1355), în cadrul Sinodului Sârb de la Skopje, în mod unilateral, după cum s-a procedat și în anul 1219, a ridicat Arhiepiscopia Autocefală a Serbiei la rangul de Patriarhie. La acest Sinod au participat și Patriarhul din Turnovo Simion I și arhiepiscopul Ohridei Antim Metochitul? [sau Nicolae?], episcopi greci, stareți și călugări de la Sfântul Munte Athos. În Duminica Învierii Domnului, din anul 1346, "Patriarhul" Ioanikie II, împreună cu Patriarhul Turnovei și Arhiepiscopul Ohridei, asistați de toți participanții la Sinod, l-au încoronat pe Ștefan Dușan "împărat și autocrat al sârbilor și romeilor", după cum acesta se autoproclamase deja în anul 1345. Tot cu această ocazie au mai fost încoronați: soția lui Ștefan Dușan, Elena, ca împărăteasă și fiul acestora Ștefan Uroș IV (1355-1371), ca rege. În continuare sârbii, precum a procedat și Sava I, după anul 1220, au alungat toți episcopii de neam grec de pe teritoriul Serbiei, înlocuindu-i cu episcopi de neam sârb, hirotoniți arhierei după evenimentele de la Floriile anului 1346. Peste puțin timp, după evenimentele din anul 1346, Scaunul Patriarhal a fost mutat de la Peć, la Skopje, unde Ștefan Dușan își mutase capitala.

La Constantinopol, Bazileul şi Patriarhul erau consternați de ceea ce se întâmplă în Serbia şi, în anul 1353, din motive de filetism (iubire exagerată de neam), Patriarhul Calist I (1350-1353 şi 1354-1364), împreună cu Sinodul Patriarhiei Ecumenice au anatematizat pe Țarul Ștefan Duşan, Biserica şi poporul sârb. Starea de anatemă s-a menținut până în anul 1375, în timpul despotului Lazăr (1371-1389), când Biserica Sârbă a trimis o delegație la Constantinopol, formată din călugărul Isaia, de la Hilandar, împreună cu doi ucenici Silvestru şi Nicodim cel Sfânt († 1406), ctitorul Mănăstirilor Vodița, Tismana şi Prislop (înainte de anul 1370 şi după anul 1375) şi Teofan, proinprotos al Sf. Munte Athos, în vederea ridicării anatemei din anul 1353. Patriarhul Ecumenic Filotei Kokkinos (1353-1354 şi 1363-1376) i-a primit cu

multă bunăvoință, în vara anului 1375 ridicând anatema din anul 1353. Deschisă rămâne însă problema recunoașterii Patriarhiei de Peć, în anul 1375, de către Patriarhia Ecumenică?<sup>332</sup>

De acum înainte, relațiile Bisericii Sârbe cu Patriarhia Ecumenică n-au mai fost tulburate de o criză canonică de o astfel de amploare. Dușmanul lor comun urma să devină pentru mai multe secole Imperiul Otoman, cu toată gama acestuia de persecuții, opreliști, impozite, darea sângelui pentru ieniceri și alte dări, peșkeșuri, islamizări forțate, confiscări de biserici și transformarea acestora în moschee etc., culminând cu răscoale sau chiar emigrări ale sârbilor spre Imperiul Habsburgic sau Regatul Ungariei, după cum s-a și întâmplat în anii 1690 și 1737.



8. Complexul monastic Înălțarea Domnului din Peć, Kosovo, "Patriaršija", cu Mănăstirea-Catedrală Patriarhală, Sfintii Apostoli și încă alte trei biserici atașate.

Arhiepiscopul Arsenie I "Sremac", cel Sfânt 1234-1263/66, [28 octombrie] a construit biserica centrală a complexului monastic, adică Biserica-Catedrală a Sfinților Apostoli din Peć, în a treia decadă a sec. XIII. Pictura a fost realizată în jurul anilor 1260, tot în timpul păstoririi lui Arsenie I. Pe latura de nord și atașată de Biserica Sfinților Apostoli a fost construită Biserica Sf. Dimitrie, prin anul 1321. Pe latura de sud a Bisericii Sfinții Apostoli, între aceasta și paraclisul Sf. Nicolae, sec. XIV a fost construită Biserica Hodighitria, a Născătoarei de Dumnezeu, prin anul 1324. În felul acesta, cele patru biserici formează un corp comun și unitar. Pe latura de vest, trei din cele patru biserici dețin un pridvor comun, construit în secolul XIV.

M. LASCARIS, Le Patriarcat de Peć a-t-il été reconnu par l'Église de Constantinople en 1375?, în Mélanges Charles Diehl, vol. I, Paris, 1930, p. 171-176.

# II. Dipticele Arhiepiscopilor și Patriarhilor din Jicea, Peć-Pekion-Ipek, în provincia Kossovo, cu scindările și restaurările ulterioare, până la actuala Patriarhie Ortodoxă Sârbă

### Peć, în Kosovo

Sava I, "Luminătorul", Nemania, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1219/1220-1234

[† 14 septembrie 1236, la Turnovo, prăznuit ca Sfânt la 14 ianuarie]<sup>333</sup>

Arsenie I, "Sremac", cel Sfânt, Arhiepiscop, 1234-1263/66, [28 octombrie]

Sava II, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1263/66-1271 [8 februarie]

Danilo I, Arhiepiscop, 1271-1272

Ioanikie I, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1272-1276/79

Eustatie I, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1279-1286 [4 ianuarie]

Iacob, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1286-1292

Eustatie II, Arhiepiscop, 1292-1309

Sava III, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1309-1316

Nicodim, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1317-1324 [11 mai]

**Danilo II**, cel Sfânt, **Arhiepiscop**, 1324-1337 [21 decembrie]

Ioanichie II, cel Sfânt, Arhiepiscop, 1338-1346, din 1346

Patriarh, 1346-1354 [3 septembrie]

Sava IV, cel Sfânt, Patriarh, 1354-1375

Efrem, cel Sfânt, Patriarh, prima oară, 1375-1379/80

Spiridon, cel Sfânt, Patriarh, 1379/80-1389

Efrem, cel Sfânt, Patriarh, a doua oară, circa 1389 – circa 1391/92

[† 15 iunie 1400]

Danilo III, Patriarh, circa 1391/92-circa 1399

Sava V, Patriarh, 1399-circa 1406

Danilo IV, 1406

Chiril, cel Sfânt, Patriarh, 1407 - 1419

**Nikon, Patriarh**, 1419-1435

Teofan, 1446

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Data din paranteză înseamnă ziua prăznuirii Sfinților Ierarhi în calendarul liturgic local, al Bisericii Ortodoxe Sârbe.

Silviu ANUICHI, Raporturile dintre Patriarhia Sârbă de Ypek și Patriarhia Greco-Bulgară de Ohrida între sec. XIV-XVIII, în Studii Teologice, București, seria II, an XIV, nr. 9-10, nov.-dec., 1962, pp. 570-581

V. ANANIA, Note și comentarii. Scurtă prezentare istorică a Bisericii Ortodoxe Sârbe, în Ortodoxia, București, an XVIII, nr. 2, aprilie-iunie, 1966, pp. 306-310.

Nicodim II, cel Sfânt, Patriarh, 1445-1453 Arsenie II, Patriarh, 1455-1463

> Serbia: 1459 – 1718, sub stăpânire turcească; 1718 – 1739, sub stăpânire austriacă; 1739 – 1817, sub stăpânire turcească; 1817 – 1878, sub suzeranitate turcească.

După anul **1459**, respectiv **1463**, adică în prima perioadă de stăpânire turcească în Serbia, Scaunul Patriarhal de Peć-Ipek n-a mai fost ocupat în mod canonic, fiind practic abrogat sau desființat. La această situație au contribuit doi factori: 1. Patriarhia Ecumenică avea interesul ca pe teritoriul Imperiului Otoman din Balcani, să fie singura instituție cu drept de jurisdicție asupra tuturor creștinilor ortodocși;

2. Patriarhia de Peć-Ipek și episcopii sârbi n-ar fi putut plăti taxele ridicate, impuse de turci la înmânarea fermanului de numire al patriarhilor.

Timp de aproape 100 de ani (1463-1557), Instituția Patriarhiei de Peć-Ipek s-a menținut simbolic, doar la nivel de catacombă, în sensul că au existat o serie de Ierarhi sârbi care au pretins pentru ei și și-au autoatribuit titlul de "Locțiitor al Tronului Sfântului Sava" (adică al Scaunului de Peć-Ipek), neavând însă nici o confirmare sau recunoaștere canonică a acestei funcții, nici din partea Patriarhiei Ecumenice, a Arhiepiscopiei de Ohrida, și nici din cea a Sultanului sau a ierarhilor sârbi, locali. Astfel de "Locțiitori" au fost de pildă mitropoliții Herțegovinei Jovan 1508 și Marko 1524.

Scaunul Patriarhal de Peć-Ipek a fost restaurat în mod canonic în anul 1557, prin fermanul sultanului Suleiman Magnificul (1520-1566), în timpul păstoririi Patriarhului Ecumenic Ioasaf II (1555-1565). O fericită întâmplare a făcut că marele vizir Mehmet Paşa Sokolović era copil de preot ortodox sârb şi fratele mai mic al viitorului Patriarh de Peć, Macarie (1557-1571). Mehmet Sokolović a fost deci creştin, tăiat împrejur, trecut la islam şi ajuns ienicer, ca urmare a obligației de "dare a sângelui", din partea creștinilor, pentru sultan. Fiecare famile creștină, din Imperiul Otoman era obligată la acest tribut. 334 Mehmet Paşa Sokolović (1508-1579), în calitate de mare vizir (prim ministru) a servit trei sultani: Soliman Magnificul-Süleyman I Kânünî (1520-1560), Selim II Sarkoş (1566-1574) şi Murad III (1574-1595). El a reuşit în decursul atâtor ani de guvernare să împiedice instaurarea definitivă a corupției în sistemul administrativ otoman, pedepsind abuzurile de tot felul. Din acest motiv a şi avut un sfârșit tragic, fiind asasinat în anul 1579. După moartea lui Mehmet Paşa Sokolović dezordinea anatolică, abuzurile şi corupția, de tot felul şi la toate nivelele, s-au instaurat în mod definitiv şi nestingherite în întreaga viață politică, socială, juridică și administrativă a Imperiului Otoman, pregătindu-i astfel și declinul.

cursul unei singure zi.

Michael W. WEITHMANN, Balkan-Chronik, 2000 Jahre zwischen Orient und Okzident, Verlag Friedrich Pustet, Regensburg, Verlag Styria Graz, Wien, Köln, 1995, p. 151.
Instituția ienicerilor a fost fondată de către sultanul Orchan (1326-1359/60), în anul c. 1329, ca și corp de elită al padișahului, formată inițial din prizonieri, iar mai târziu din copii creștini. Darea sângelui, la creștinii din Imperiul Otoman s-a menținut până în anul 1638, iar instituția ienicerilor a fost desființată în anul 1826, de către sultanul Mahmoud II (1808-1839), în stil anatolic, prin uciderea prin surprindere a acestora, în

Mehmed a rămas în legătură cu familia sa, iar fratele său mai mare, Arhimandritul Stareț al Mănăstirii Hilandar, din Sfântul Munte Athos, l-a vizitat de mai multe ori la Constantinopol. La rugămintea acestuia, susținută de marele vizir, se pare că Suleiman Magnificul s-a decis, în ciuda protestelor Patriarhului Ecumenic și a Arhiepiscopului de Ohrida, să reînființeze Patriarhia de Peć-Ipek, în anul 1557, care a fost suprimată în anul 1459, respectiv 1463. 335

Patriarhia de Peć-Ipek a fost desființată în data de 11 septembrie **1766**, printr-un ferman al sultanului Mustafa III (1757-1774), în timpul păstoririi Patriarhului Ecumenic Samuil I Hangeris (1763-1768).<sup>336</sup>

| Macarie,       | 1557 – 1571                                                     |
|----------------|-----------------------------------------------------------------|
| Antonie,       | 1571 – 1575                                                     |
| Gherasim,      | 1575 – 1586                                                     |
| Savatie,       | 1587 -?                                                         |
| Nicanor,       | ? -?                                                            |
| Jerotei,       | 1589 – 1591                                                     |
| Filip,         | 1591 – 1592                                                     |
| Jovan,         | 1592 – 1614                                                     |
| Paisie,        | 1614 - 1648                                                     |
| Gavrilo,       | 1648 - 1655                                                     |
| Maxim,         | 1655 – 1674                                                     |
| Arsenie III,   | Cernoević 1674 – 1690, apoi "Mitropolit" de Krušedol – Karlovac |
|                | 1690 - 1706, în Imperiul Habsburgic                             |
| Kalinik I,     | 1691 – 1710                                                     |
| Atanasie I,    | 1711 - 1712                                                     |
| Moise, Rajović | 1712 – 1726                                                     |

**Arsenie IV**, Jovanović Šakabent 1726-1737, apoi "Mitropolit" de Karlovac 1737-1748, în Imperiul Habsburgic

Joanikie III, Karagea, Grecul 1739 – 1746

Atanasie II, Gavrilović 1746 – 1752
Gavrilo II, Sarajević ? - 1752
Gavrilo III, 1752 -?
Vikentie, Stefanović ? -?
Paisie II, Grecul ? -?
Gavrilo IV, Grecul ? -?

**Kiril II**, 1758 – 1763 **Vasilie**, Jovanović-Brkić 1763 – 1765,

apoi **Întâistătător** al Bisericii din Montenegro, pe lângă Mitropolitul-Voievod de Cetinje și întreg Montenegro

**Kalinik II**, Grecul 1765 – 1766

Francis **DVORNIK**, *Les Slaves*, *histoire et civilisation de l'Antiquité aux débuts de l'époque contemporaine*, traduit de l'anglais par Danielle PAVLEVSKI avec la collaboration de Maroussia Chpolyansky, Editions du Seuil, Paris, 1970, 1179 p. incl. hărți, pp. 710-711.

Nikolaus THON, Quellenbuch zur Geschichte der Orthodoxen Kirche, zusammengestellt und eingeleitet von..., Mit einem Vorwort des russisch-orthodoxen Bischofs Longin von Düsseldorf, Paulinus Verlag Trier, 1983, pp. 596-597 [= SOPHIA, Quellen Östlicher Theologie, Herausgegeben von Julius TYCIAK und Wilhelm NYSSEN, Band 23].

### SCINDAREA ierarhiei de PEĆ-IPEK (1690-1920)

prin emigrarea Patriarhului Arsenie III, Cernoević (1674-1690) în Regatul Ungariei și în sudul Imperiului Habsburgic, în conformitate cu invitația imperială din 6 aprilie 1690, cu fondarea Mitropoliei de Krušedol-Karlovac, ulterior de Karlovac, iar din 1848 Patriarhia de Karlovac

### 1. Mitropolia, apoi Patriarhia de Karlovac (1690-1920)

Arsenie III, [I]Cernoević, proin Patriarh – Întâistătător, 1690 - 1706, de Krušedol–Karlovac, proin Patriarh de Peć - Ipek (1674–1690), prin Rescriptul imperial din 20 august 1691, Arsenie III și urmașii săi la Karlovac au devenit Întâistătătorii tuturor ortodocșilor din Imperiul Habsburgic, deci și ai românilor și rutenilor, nu numai ai sârbilor.

#### Mitropoliți

| Mitti opoliți                        |                               |  |  |  |
|--------------------------------------|-------------------------------|--|--|--|
| Isaia, Diacović                      | 1707 - 1708                   |  |  |  |
| Sofronie, Podgoročanin               | 1710 – 1711                   |  |  |  |
| Vikentije, Popović                   | 1713 – 1717                   |  |  |  |
| Moise, Petrović                      | 1727 – 1730                   |  |  |  |
| Vikentie, Ioanović                   | 1731 – 1737                   |  |  |  |
| Arsenie IV, [II] Jovanović Šakabent, |                               |  |  |  |
| proin <b>Patriarh</b> de Peć         | $(1726 - 1737) \ 1737 - 1748$ |  |  |  |
| Isaia, Antonović                     | 1748 - 1749                   |  |  |  |
| Pavel, Nenadović                     | 1749 – 1768                   |  |  |  |
| Jovan, Gheorghević                   | 1769 – 1773                   |  |  |  |
| Vikentije, Jovanović Vidak           | 1774 - 1780                   |  |  |  |
| Moise, Putnik                        | 1781 – 1790                   |  |  |  |
| Ştefan, Stratimirović                | 1790 – 1836                   |  |  |  |
| Iosif, Rajačić                       | 1842 - 1861                   |  |  |  |
| Patriarhi de Karlovac, din anul 1848 |                               |  |  |  |
| Iosif, Rajačić                       | 1848 - 1861                   |  |  |  |
| Samuil, Maširević                    | 1864 - 1870                   |  |  |  |
| Procopie, Ivașcovici                 | 1874 – 1880, † 1881           |  |  |  |
| Gherman, Andjelić                    | 1881 - 1888                   |  |  |  |
| Gheorghe, Branković                  | 1890 – 1907                   |  |  |  |

Lucian, Bogdanović

#### Mitropolia Ardealului, din 1864

1908 - 1913

La 12/24 decembrie 1864, împăratul Francisc Iosif I (1848-1916) a decretat înființarea Mitropoliei Ardealului, cu reședința la Sibiu, iar Episcopul Andrei Baron de Şaguna (1848-1873) a fost numit Arhiepiscop și Mitropolit, cu două eparhii sufragane: Arad-Oradea Mare și

Caransebeş, ultima înființată la 6 iulie 1865. Eparhiile românești din Vârșeț, Timișoara și Bucovina au rămas sub jurisdicția directă a Patriarhului din Karlovac.

#### Mitropolia Bucovinei și Dalmației, din 1918 a Bucovinei

La 23 ianuarie 1873, împăratul Francisc Iosif I a decretat înființarea Mitropoliei Bucovinei și Dalmației, cu reședința în Cernăuți. Primul arhiepiscop al Bucovinei și Dalmației a fost Episcopul Bucovinei Eugenie (Evghenie) Hacman (1835-1873), mort la 31 martie/12 aprilie 1873, înainte de înscăunarea ca mitropolit. Urmașul său a fost Mitropolitul Teofil Bendela (1873-1875). Mitropolia avea două eparhii sufragane: Zara (pentru Dalmația și Istria) și Dubrovnic (Raguza) – Cattaro.

Sinodul Mitropolitan se ținea la Viena, adică la jumătatea drumului dintre mitropolie și eparhiile sufragane.

### 2. Mitropolia "Autocefală" de Cetinje și Montenegro<sup>337</sup>

| Daniil I, Petrović – Njegoš, Mitropolit și Voievod autocefal                    | 1696 - 1735    |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------------|--|--|--|
| Sava, Petrović – Njegoš, Mitropolit și Voievod autocefal                        | 1735 - 1782    |  |  |  |
| Vasilie, Jovanović-Brkić, Patriarh de Peć                                       | (1763 - 1765), |  |  |  |
| apoi Întâistătător al Bisericii din Montenegro, pe lângă                        |                |  |  |  |
| Mitropolitul-Voievod de Cetinje și întreg Montenegro, după 1765                 |                |  |  |  |
| <b>Petar I</b> [=Petru I], Petrović – Njegoš, Mitropolit și Voievod autocefal   | 1784 - 1830    |  |  |  |
| <b>Petar II</b> [=Petru II], Petrović – Njegoš, Mitropolit și Voievod autocefal | 1830 - 1851    |  |  |  |
| Danilo II, ales în anul 1851, în anul 1852 renunță la funcția de                |                |  |  |  |
| Mitropolit, provocând astfel o separare a puterii monarhice                     |                |  |  |  |
| de cea bisericească, ierarhică în Principatul de Montenegro:                    | 1851 - 1852    |  |  |  |
| Nikanor, Ivanović-Njegoš, Mitropolit autocefal                                  | 1858 - 1860    |  |  |  |
| Ilarion, Roganović, Mitropolit autocefal                                        | 1863 - 1882    |  |  |  |
| Visarion, Ljubiš Mitropolit autocefal                                           | 1882 - 1884    |  |  |  |
| Mitrofan, Ban, Mitropolit autocefal                                             | 1885 - 1930    |  |  |  |

### 3. Mitropolia Belgradului și întregii Serbii, autocefală, din data de 20 octombrie/1 noiembrie 1879

| Meletie, Pavlović    | 1831 - 1833  |
|----------------------|--------------|
| Petar, Jovanović     | 1833 – 1859  |
| Michailo, Jovanović  | 1859 – 1881; |
|                      | 1889 - 1898  |
| Inokentije, Pavlović | 1898 - 1905  |
| Dimitrije, Pavlović  | 1905 – 1930, |

din 1920 Patriarh

Mitropolia de Cetinje şi Montenegro n-a avut un statut canonic recunoscut de Patriarhia Ecumenică din Constantinopol. Principatul şi autocefalia în Montenegro au fost o creație a Familiei Domneşti locale, de Petrović – Njegoš, cu ajutorul Rusiei.

### 4. Restaurarea Patriarhiei Sârbe, în anul 1920,

### recunoscută de Patriarhul Ecumenic, prin tomosul din data de 9 martie 1922, titularul fiind: Arhiepiscop de Peć, Mitropolit de Belgrad-Karlovac,

#### Patriarh al Bisericii Ortodoxe Sârbe

| <b>Dimitrije</b> , Pavlović | 1920 - 1930 |
|-----------------------------|-------------|
| Varnava, Rosić              | 1930 – 1937 |
| Gavrilo, Dožić - Medenica   | 1937 - 1950 |
| Vikentije, Prodanov         | 1950 – 1958 |
| Gherman, Djorić             | 1958 - 1990 |
| Pavle                       | 1990 –      |

### Biserica Ortodoxă din Macedonia: Arhiepiscopia Ohridei și Macedoniei cu reședința la Skopje

Tradiția glorioasă a Patriarhiei de Ohrida o continuă acum Biserica Ortodoxă, din tânăra Republică Macedonia, cu capitala la Skopje, având ca limbi liturgice slavona și macedoneana. 338

Prin recunoașterea identității macedoniene, din partea guvernului din Belgrad, în anul 1944 și formarea Republicii Macedoniene, în cuprinsul Federației Yugoslave, s-a manifestat și dorința populației creștine ortodoxe locale pentru o Biserică Ortodoxă Macedoniană proprie. În contextul acesta, în anul 1958 Sfântul Sinod al Patriarhiei Sârbe a acordat autonomie Bisericii Macedoniene.

Nefiid mulţumită cu acest statut de autonomie, la data de 18 iulie 1967, Biserica Ortodoxă a Macedoniei s-a declarat în mod unilateral autocefală, iar în anul 1969 s-a constituit Mitropolia de Štip.

Declarația din 18 iulie 1967 a provocat convocarea Sinodului extraordinar al Bisericii Ortodoxe Sârbe, din data de 14-15 septembrie 1967, care a respins pretenția de autocefalie a Bisericii Macedoniene, întrerupând-se și intercomuniunea cu ierarhia din Skopje.

Autocefalia Bisericii Ortodoxe din Macedonia, constând dintr-o **Arhiepiscopie**, cu **şase Eparhii** (dintre care, una se află în Australia), cu aproximativ 600.000 de credincioși, nu este recunoscută de Patriarhia Ecumenică, de Patriarhii Apostolici de Alexandria, Antiohia şi Ierusalim, de Patriarhia Sârbă și nici de celelalte Biserici Ortodoxe Naționale.<sup>339</sup>

### Arhiepiscop al Ohridei și Macedoniei:

| Dositej, Stojković    | 1958 - 1980  |
|-----------------------|--------------|
| Anghelarij, Krstevski | 1981 - 1986  |
| Gavril                | 1986 – 1993  |
| Mihail                | 4.XII.1993 – |

338 Cu oscilări de jurisdicție, între Patriarhia Ecumenică, Patriarhia de Ohrida şi Patriarhia Sârbă de Peć -Belgrad, în funcție de împrejurările istorice.

Arhiepiscopul Ohridei şi Macedoniei urmează modelul ierarhic grecesc, potrivit căruia titlul de mitropolit este subordonat celui de arhiepiscop. La români, ruşi, sârbi şi ukrainieni este invers, mitropolitul este automat arhiepiscop al eparhiei sale, având şi alte eparhii sufragane.

În Biserica Ortodoxă Bulgară, actualmente, fiecare Episcop eparhiot poartă titlul de Mitropolit.

## Anexă la capitolul VII: Sirmium (azi Mitrovița, în Serbia)<sup>340</sup>

### Prolegomenă la orașul SIRMIUM, între Constantinopol, Roma, Aquileia și Dacia Postaureliană

"Însemnătatea aceasta religioasă a Sirmiului decurgea însă, propriu zis, din însemnătatea sa politică. Precum am amintit, orașul era o reședință imperială și, ca atare, întrucât împărații iau parte activă la mișcarea așa de violentă, prin care trece tocmai acum Biserica, evenimentele bisericești capitale, ca de pildă convocările de noi sinoade, aici în Sirmium, pleacă tocmai din inițiativa puterii laice, ocrotitoare, dar mai ales supraveghetoare a noii religiuni de stat. Din Sirmium sunt datate în secolul al IV-lea o sumă de edicte imperiale. Aici este una dintre turnătoriile de bani ale Imperiului: bare de aur, cu ștampila oficiului din Sirmium și monogramul lui Christ – emise în a doua jumătate a sec. IV – sau găsit d. P. chiar în Dacia Traiană, nu departe de Brașov.", scria Vasile **Pârvan** în anul 1911. 341

Străromânii au primit de la Sirmium, în anul 378, primul Simbol de credință sau Crezul, al doilea fiind cel al Sfântului Niceta de Remesiana, din secolul IV, adică cu mult înainte de migrarea avarilor, 568, și a slavilor, după anul 602, prin aceste regiuni. Cele două mărturisiri de credintă – ale Sf. Niceta de Remesiana și de la Sirmium, nu trebuie confundate.

La Sinodul de la Sirmium, din anul 378 a fost restabilită definitiv Ortodoxia în Illyricum, grație eforturilor depuse de către episcopul local ANEMIUS (376- c. 392), cu contribuția Sf. Ambrozie (374-397) Episcopul Mediolanului – Milano, prezent și el la lucrările Sinodului, alături de numeroși episcopi "ilirieni". 342

Formulele ulterioare și variantele mărturisirilor de credință, de la Sirmium, sunt legate de polemica și luptele duse de episcopii ortodocși din Illyricum, cu cei arieni, de toate nuanțele, pe care le susțineau acești ereziarhi, provocatori de atâta tulburare în Biserică.

Între anii 350-351, împăratul Constanțius (337-361) al Orientului, al Constantinopolului, până la anul 350, iar din anul 351 și al Apusului, din contextul Imperiului Roman, și-a stabilit reședința la Sirmium. În timpul cât a rezidat în Sirmium, Constanțius trebuie să fi favorizat și în această zonă erezia ariană, precum a procedat în tot Imperiul de Răsărit, înainte de anul 350, iar în Imperiul de Apus, după anul 351, când a devenit suveran legitim și al acestuia.

Constanțius era un monarh foarte pios și credincios, dar de convingere ariană, nu ortodoxă. În anul 346, Constanțius, împreună cu Constans (337-350), au generalizat în tot

Vezi Listele cronologice ale ierarhilor B.O.R., redactate de Mircea PĂCURARIU, în Istoria Bisericii Ortodoxe Române, vol. 3, București, 1994, pp. 530-532.

Text luat din Vasile **PÂRVAN**, **Contribuții epigrafice la istoria creștinismului daco-roman**, de..., București, 1911, SOCEC, pp. 31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> Vezi p. 79, la Ioan Marin MĂLINAŞ, La umbra Sarmizegetusei romane. Basilica din Densuş, Reflexii istorice şi liturgice inspirate de o carte tipărită la Viena în 1775, Editura "Mihai Eminescu", Oradea, 1997, 195 p.+148 f. Facsimil, il., hărți, pl., planuri.

imperiul legea din anul 341, privind pedepsirea drastică a celor care jertfeau zeilor, lege care prevedea în același timp și închiderea tuturor templelor păgâne: "Cesset superstitio, sacrificiorum aboleatur insania!"<sup>343</sup>

Din acest an 341, formal, Biserica din Imperiul Roman a fost transformată de puterea seculară, dintr-o instituție persecutată, înainte de anul 313, în una persecutoare, iar monarhia romană, dintr-o instituție care proteja păgânismul, în numele ordinii de stat, într-o instituție, care, tot din rațiuni de stat, proteja Creștinismul. Începutul, făcut de Constantin cel Mare (306-324 și 324-337), a fost continuat de către fiii acestuia: Constantin II (337-340), Constanțius (337-361), Constans (337-350), care, totuși, nu s-au ridicat la nivelul, autoritatea, tactul și prestigiul tatălul lor. În plus, domnia acestora a degenerat în lupte fratricide, prin aceasta fărâmițând elementul de coeziune și stabilitate al Imperiului.

Irineu,? - † 6 aprilie 304, martir, prăznuit ca Sfânt la 23 august

**Domnus** sau **Dominius**, c. 325 – 335

**Eutherius**.? – 343 -?

Fotinus, eretic arian, c. 344 - † 351

Germinius, eretic arian (radical), revenit la Ortodoxie, c. 351 - † 376

**Anemius**, 376 – c. 392

**Cornelius**, c. 392 – c. 404

Episcop,? -?, amintit de Priscus, în 448, fără nume

 $<sup>^{343}</sup>$  I. M.  $\mathbf{M\check{A}LINA\S},$  Op. cit., p. 77.

### VIII. Sinoade importante și alte evenimente culturale și politice, privind Biserica Ortodoxă

- 49 sau 50, Ierusalim, Sinodul Apostolilor, de la Ierusalim, vezi și Fapte, XV, 29 și Galateni, II, 11-14;<sup>344</sup>
- 256, Cartagina, Sinod privind botezul ereticilor și schismaticilor; succesiunea apostolică;
- 300, Elvira, Spania, Sinodul a decis ca episcopul, preotul și diaconul să nu se căsătorească. Decizie reluată în anii 385, de papa Siriciu.
- 313, Mediolanum, Edictul de la Milano, proclamă libertatea de credință și egalitatea în drepturi pentru crestinii din Imperiul Roman;
- 314, Ancira, primul Sinod local de acolo;
- 315, Neocezareea, al doilea Sinod local;
- 324, Începe construirea și adaptarea vechiului oraș Bysantion ca și capitală imperială. 345
- 325, Primul Sinod Ecumenic, de la Niceea, contra lui Arie;
- 330, 11 mai, Constantinopol, inaugurarea orașului ca și capitală imperială;
- 340, Gangra, al treilea Sinod local, canoane disciplinare;
- 341, Antiohia, contra Sf. Atanasie, canoane disciplinare;
- 343, Sardica, proniceean, canoane disciplinare;
- 343, Dacia Gotia Gotul Ulfilas a fost hirotonit întru arhiereu. Goții și alte popoare germanice încep să adopte Creștinismul de factură eretică, ariană;

J. D. MANSI, Sacrorum Conciliarum nova, et amplissima collectio, Reprint, ediția 1903, Paris, Graz, 1961, 53 tomuri, în 59 de volume, Akademische Druck – U. Verlagsanstalt Graz.

V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958, pp. 454-455.

Andrei **OȚETEA, Istoria lumii în date**, elaborată de un colectiv de cercetători, sub cond. ..., Editura Enciclopedică Română, București, 1972, 616 p., passim.

Pentru colecția de canoane ale sinoadelor ortodoxe, vezi PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe), 778 p.: NEOFIT Patriarh al Constantinopolului, PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe), tipărit cu binecuvântarea Preasfințitului Calinic Episcopul Argeșului, © Copyright: Fratele Cornel și Editura "Credința strămoșească", Iași, 2004, 778 p.

[titlul ediției din 1844, al cărții lui Neofit VII (1789-1794 și 1798-1801, reprint 2004): **PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe**), Sau Cârma Corabiei Sobornicești și Apostoleștii Biserici a Ortodocșilor, adică toate Sfintele Canoane: ale Sfinților Apostoli, ale Sfintelor Sinoade Ecumenice, locale și ale Sfinților Părinți de pe alocuri. Traduse din grecește în românește de Înalt Prea Sfințitul Mitropolit **Veniamin Costachi** (1803-1808, 1812-1821, 1823-1842 †1846, subl. și n.n.). Iar acum întâiași dată, în zilele Prea Înaltului Domn Mihail Grigoriu Sturza Voievod (1834-1849, n. n.), cu binecuvântarea Înalt Prea Sfințitului Arhiepiscop și Mitropolit Meletie (1844-1848, n.n.) al Moldovei. Tipărită prin sîrguința și cheltuiala prea cuviosului arhimandrit Neonil stareț al Sfintelor mănăstiri Neamțu și Secu. Îndreptate și îndeplinite de protosinghelul **Neofit Scriban** (apoi arhiereu titular de Edesa, 1862-1884, n. n.) în tipografia Sfintei Mănăstiri Neamțu, în anul 1844 de ieromonahul Teofan și de monahul Cleopa tipograful, 778 p.]. Limbajul canonic ortodox de epocă al cărții este deosebit de frumos și profund, depășindu-l ca nivel și expresivitate pe cel din Colecția de Canoane, de la Sibiu din anul 1992.

- 357, Rimini, elaborează o formulă dogmatică;
- 358, Sirmium, elaborează o formulă dogmatică;
- c. 365, Roma, Retorul Q. Aurelius Symmachus, unul dintre ultimii apologeți ai păgânismului roman, a devenit prefect al orașului Roma;
- 375, \*Regatul Ostrogot din nordul Mării Negre a fost nimicit de huni. Data *tradițională* pentru începutul "Marii migrații a popoarelor".
  - \*Recunoașterea autorității supreme a Episcopului Romei Vechi în cadrul Bisericii Creștine.
- 378, Adrianopol, Goții nimicesc armata romană, în lupta de la Adrianopol, împăratul Valens (364-378) a murit pe câmpul de luptă. Prima afirmare a cavaleriei ca forță de luptă în război;
- 381, Al doilea Sinod Ecumenic, de la Constantinopol, contra lui Macedonie
- 382, Simbolul Credinței, în cele 12 articole, a fost trimis și la Roma;
- 385, Roma, Papa Siriciu (384-399) adoptă și aplică deciziile Sinodului de la Elvira, din anul 300, privind celibatul obligatoriu al episcopului, preotului și diaconului. Papa Leon I (440-461) l-a extins și asupra hipodiaconilor. În secolul VII mai existau încă episcopi căsătoriți atât în răsărit, cât și în apus, nu numai în Anglia, Irlanda și Scoția, unde celibatul a prins foarte greu.
- 391, februarie, Constantinopol, interzicerea tuturor cultelor păgâne și decretarea Creștinismului ca unică religie a Imperiului Roman, încă nedivizat;
- 395, Teodosius I (379-395) împarte Imperiul Roman: Flavius Arcadius (395-408) primește Orientul, cu capitala la Constantinopol; Flavius Honorius (395-423) primește Occidentul, cu capitala la Ravenna;
- 401, Efes, Sf. Ioan Hrisostom a depus şase episcopi simoniaci;
- 404, Rufinian, în Bithynia, "Sinodul de la Stejar", îl condamnă pe Sf. Ioan Hrisostom;
- 410, Cirene, Sinesiu a refuzat alegerea ca Episcop, pentru că era căsătorit și nu voia să se despartă de soție. Cu toate acestea, în mod excepțional, a fost hirotonit întru arhiereu și fără divorț și intrarea în mănăstire
- 415, Diospolis, Palestina, Sinod contra lui Pelagiu;
- 425, Fondarea Universității Creștine Ortodoxe de la Constantinopol;
- 431, Al treilea Sinod Ecumenic, de la Efes (azi Seldgiuk), contra lui Nestorie;
- 438, Constantinopol, împăratul Teodosie II (408-450) a promulgat "Codex Theodosianus", ultimul monument juridic (compilat între anii 429-438 și cuprinzând toate constituțiile imperiale, publicate după anul 312), în care s-a mai exprimat unitatea dintre cele două imperii romane: de răsărit și de apus.
  - El a devenit și baza organizării juridice a regatelor "barbare", mai ales germanice.
- 449, Sinodul tâlhăresc de la Efes;
- 450, Constantinopol, Sinodul condamnă acțiunile de la Efes, din 449;

- 451, Al patrulea Sinod Ecumenic, de la Calcedon, contra lui Eutihie și Dioscur; fondarea Pentarhiei: Roma Veche, Noua Romă Constantinopol, Alexandria, Antiohia și Ierusalim;
- 457, Constantinopol, Leon I (457-474) a fost primul împărat încoronat de Patriarhul Ecumenic (începuturile ritului creștin al încoronării monarhilor);
- 476, 28 august, Ravenna, Sfârşitul Imperiului Roman de Apus, împăratul Romulus Augustulus (475-476) este detronat de Odoacru, căpetenia herulilor, care trimite insignele imperiale la Constantinopol, unde domnea împăratul Zenon (474-491);
- 482, \* Constantinopol, împăratul Zenon a promulgat Henotikonul;
  - \* Începutul schismei de 30 de ani dintre Roma și Constantinopol;
- 488-1453, Constantinopolul a fost asediat în 31 de rânduri, dar a fost cucerit numai de două ori, în anii 1204 de către baronii celei de-a patra Cruciade și în anul 1453 de către turci:
- 518, Constantinopol, Sinod contra monofiziților;
- **529**, \* Constantinopol, împăratul Justinian I (527-565) a promulgat prima ediție din "Codex Justinianus", în 12 cărți, o completare și extindere a lucrării anterioare "Codex Theodosianus", din anul 438;
  - \* Universitatea păgână din Athena este desființată;
- 532, \* Constantinopol, răscoala Nika este înfrântă;
  - \* începe construirea actualei basilici **Sf. Sophia** din Constantinopol;
- 533, \* Constantinopol, Justinian a promulgat "Digeste" sau "Pandekte";
  - \* Constantinopol, promulgarea ediției a doua din "Codex Justinianus";
- 534-565, Constantinopol, Colecția "**Novellae Constitutiones**", cu toate legile emise de Justinian I;
- **534**, Constantinopol, Justinian a promulgat "Institutiones";
- 535, Constantinopol, înființarea Arhiepiscopiei de Justiniana Prima
- 536, Constantinopol, Sinod contra lui Antim I al Constantinopolului (535-536), Severus (fost al Antiohiei, 512-518, † 538), episcopului Petru al Apameei călugărul Zoaras și alți monofiziți ori adepți ai acestora. În acest an are loc sciziunea melkito-monofizită.
- 553, Al cincilea Sinod Ecumenic, de la Constantinopol, condamnarea celor trei capitole;
- 565, Constantinopol, cele patru opere ale lui Justinian I și a colaboratorilor săi (Codexul, Novellele, Institutiones și Digeste/Pandekte) au constituit, la moartea acestuia, un monument juridic unitar, care în secolul XVI a primit numele de **Corpus juris civili**, spre a se deosebi de o altă colecție juridică celebră: **Corpus juris canonici**, din anul 1587.
- **678**, flota arabă și musulmană asediază Constantinopolul. Arabii sunt respinși grație **"focului grecesc"**, arma secretă romeică, folosită atunci pentru prima oară.
- 582 şi u., Avarii şi slavii pătrund în peninsula Balcanică, ajungând până în Peloponez;

- 590, Constantinopol, Sinod la care Sf. Ioan Postitorul (582-595) l-a judecat pe Grigore al Antiohiei (570-593);
- 611 619, Perşii cucersc aproape întreg Orientul Apropiat; 614 Ierusalimul şi Egiptul;
- 626, Constantinopolul este asediat de perşi şi de avarii aliaţi cu slavii, dar sunt respinşi de romei;
- 638, Califul Omar cucerește Ierusalimul;
- 648, Constantinopol, Sinod monotelit;
- 649, Lateran-Roma, Sinod contra monoteliților, convocat de Sf. Papă Martin I (649-655);
- secolul VII, Biserica Răsăritului și Apusului: mai existau încă episcopi căsătoriți atât în răsărit, cât și în apus, nu numai în Anglia, Irlanda și Scoția, unde celibatul a prins foarte greu.
- 680-681, Al şaselea Sinod Ecumenic, de la Constantinopol, sau "primul Sinod Trulan" condamnă monotelismul, reprezentat de Patriarhul Macarie I al Antiohiei (? 681);
- **692, Al doilea Sinod Trulan**, de la Constantinopol, din anii 691-692, numit și "sinodul quinisext" sau al "cinci-șaselea" ecumenic, menit să reglementeze disciplina canonică a Bisericii, prin 102 canoane;
- 697, arabii răpesc de la romei Cartagina, începe agonia Creștinismului în Africa Latina;
- **725**, Constantinopol, **edictul împăratului Leon III Isaurul** (716-740), care va declanșa **iconoclasmul**, adică lupta împotriva Sfintelor icoane;
- 730, Constantinopol, începe furtuna iconoclastă, care se va termina abia în anul 843, cu **Sinodiconul** din Duminica Ortodoxiei;
- 732, Roma, Sinod roman iconodul, adică împotriva ideologiei iconoclaste;
- 738 741, împăratul Leon III Isaurul a ordonat redactarea și promulgarea colecției de legi "Ecloga" (alegere, fragmente, antologie), în scopul limitării influenței Bisericii în Stat, favorizând iconoclasmul și pentru simplificarea legislației civile;
- 754, Sinodul de la Hieria, cu ultima sesiune la Constantinopol, împotriva cultului icoanelor;
- 787, Al șaptelea Sinod Ecumenic, de la Niceea, condamnă iconoclasmul;
- 809, Constantinopol, Sinod privind osândirea nedreaptă a lui Iosif al Thesalonicului și a lui Teodor Studitul;
- 815, Constantinopol, Palatul Vlahernelor, Sinod iconoclast;
- 843, Constantinopol, 11 martie, receptarea celor șapte Sinoade Ecumenice (325-787), anatematizarea tuturor ereziilor, ereziarhilor și ereticilor de până atunci, restabilirea cinstirii Sfintelor icoane și a Sfintei și de viață dătătoarei Cruci, cu *Sinodiconul* pentru Duminica Ortodoxiei, din data de 12 martie 843;
- 859, Constantinopol, Sinod în Biserica Sfinților Apostoli, condamnarea Sf. Patriarh Ignatie (847-858 și 867-877)
- 861, Constantinopol, Sinod în Biserica Sfinților Apostoli, condamnarea Sf. Patriarh Ignatie, cu canoane disciplinare;

- Cele două sinoade, din 859 și 861 au fost reunite sub denumirea unică de "Sinodul I II, de la Biserica Sfinților Apostoli", cu 17 canoane.
- 863, Misiunea fraților Chiril (Constantin) și Metodiu, "Apostolii slavilor"; misiunea acestora în Moravia;
- 864, încrestinarea bulgarilor;
- 867, Constantinopol, Sinodul privind depunerea Papei Nicolae I (858-867);
- 869, Constantinopol, Sinod local pentru ortodocși, dar al VIII-lea Sinod Ecumenic pentru latini, care-l consideră "al IV-lea de la Constantinopol", reconfirmă Pentarhia, dar accentuează primatul petrin și autoritatea Patriarhului Romei Vechi;
- 870, Constantinopol, Vasile I Macedoneanul (867-886) a promulgat colecția de legiuiri "Prohiron", o completare la Ecloga, publicată cu 130 de ani în urmă, reactualizând legislația imperială de dinaintea anilor 738;
- 879-880, Constantinopol, Sinod în Sf. Sophia, reabilitarea Sf. Patriarh Fotie I cel Mare (858-867 și 877-886);
- 884-886, Constantinopol, din ordinul lui Vasile I Macedoneanul, fiii săi Leon VI Filosoful (886-912) și Alexandru (912-913) au promulgat colecția de legiuiri "Epanagoga", adică "readucerea" sau repunerea în vigoare a legiuirilor de dinainte de criza iconoclastă și colecțiile acelor timpuri (Ecloga și Prohiron);
- 899, Constantinopol, Sinod care pune capăt "schismei ignatiene";
- 910-911, Constantinopol, apare colecția de legi monumentală **Vasilicalele**, redactată din ordinul și sub supravegherea monarhilor Vasile I și Leon VI Filosoful;
- 912-913, apare colecția de **Novelle** ale împăratului Leon VI Filosoful;

### 920, Constantinopol, Sinodul pentru restabilirea unității în Biserică, prin încheierea certurilor tetragamice;

- 988, Kiev, încreştinarea Statului Kievean, adică a ruşilor şi ukrainenilor;
- 991 sau 996, Constantinopol, Sinod privind ultimii opozanți în cearta tetragamică;
- 1014, Vasile II Bulgarogtonul nimiceste armata și Imperiul tarului Samuel (†1014);
- 1030, Constantinopol, Sinod împotriva iacobiților;
- 1054, Constantinopol, Marea Schismă, Sinod împotriva legaților latini, care l-au excomunicat pe Patriarhul Mihail I Cerularie (1043-1058);
- 1071, Turcii selgiucizi îl înving pe împăratul Roman IV la Mantzikert;
- 1077, Turcii selgiucizi cuceresc Ierusalimul;
- 1080, Suleiman I a fondat Sultanatul Rum (=Roman, Romeu), cu capitala la Iconium (azi Konya, în Turcia);
- 1076-1077, Constantinopol, Sinod care condamnă învătăturile lui Ioan Italos;
- 1082, \* Constantinopol, Sinod privind examinarea ortodoxiei lui Ioan Italos și a adepților săi;
  - \* contract comercial între Imperiul Romeu și Veneția; Veneția începe să devină o putere comercială în Orient și pe Mediterană;

- 1086, Constantinopol, Sinod privind condamnarea lui Leon al Calcedonului;
- 1089, Constantinopol, Sinod privind refacerea unității cu Biserica Latină;
- 1092, (în jurul anului...), Constantinopol, Sinod privind reconcilierea lui Leon al Calcedonului cu Biserica și declarația despre cinstirea icoanelor;
- 1096-1099, Prima Cruciadă, prin care apusenii cuceresc de la bizantini Niceea (1097), Antiohia (1098) și Ierusalimul (1099);
- 1110, (în jurul anului...), Constantinopol, **Sinodul condamnă pe bogomili**;
- 1117, Constantinopol, Sinod în care sunt condamnate eresurile lui Eustatie al Niceei;
- 1122, Sfârşitul pecenegilor;
- 1140, Constantinopol, Sinodul condamnă eresurile lui Constantin Chrysomallos;
- 1143, Constantinopol, Sinodul condamnă episcopii Clement și Leontie pentru bogomilism;
- 1144, Constantinopol, Sinodul condamnă monahul Nifon, pentru bogomilism;
- 1147, Constantinopol, Sinodul depune pe Patriarhul Cosma II Atticul (1146-1147);
- 1147-1149, A doua Cruciadă, care eșuează însă în Asia Mică;
- 1156 și 1157, Constantinopol, Sinodul dezbate tema Jertfei Lui Iisus Hristos, în Patima Sa și în Sfânta Liturghie. În acest context, Soterichos Panteugénès este condamnat;
- 1166, Constantinopol, Sinodul dezbate tema legată de cuvintele Mântuitorului: "Tatăl Meu este mai mare decât mine";
- 1170, Constantinopol, Sinodul reia tema din anul 1166 și condamnă pe Constantin din Korphou și pe Irenicos;
- 1179, Conciliul III din Lateran, Roma, al 12-lea Ecumenic pentru Latini, semnalat aici din cauza prezenței și atitudinii lui George din Korphou;
- 1189-1192, A treia Cruciadă, Bizanțul pierde Ciprul, în favoarea dinastiei de Lusignans;
- 1195, Constantinopol, Sinodul dezbate și formulează răspunsul cu conținut canonic și liturgic către Murcu III al Alexandriei (1195-1209);
- 1199 1200, Constantinopol, Sinod privind disputele referitoare la caracterul inalterabil al Trupului și Sângelui Lui Iisus Hristos în Euharistie;
- 1202-1204, A patra Cruciadă;
- 1204, \* Cruciații ocupă Constantinopolul și instaurează "Imperiul Latin de Constantinopol" (1204-1261); Romeii se refugiază la Niceea;
  - \* Fondarea Statelor succesoare grecești: Niceea, al dinastiilor de Laskaris și apoi al Paleologilor 1204-1261; Trapezunt, 1204-1461; Epir, al Anghelilor (1204-1337); Despotatul "franc" de Moreea, din Peloponez, cu capitala la Mistra (1204-1261); Principatul Latin de Ahaia (1204-1332); Adrianopolul, condus de Theodor Branas, cu statut de "rege", dependent de Imperiul Latin de Constantinopol;
- 1215, Conciliul IV din Lateran, Roma, al 13-lea Ecumenic pentru Latini;
- 1220, Niceea, Sfintele Paşti, Sinod privind recunoşterea Patriarhiei Sârbe de Peć;
- 1222, Niceea, Sinod privind regulile de supraviețuire bisericească sau un modus vivendi, pentru ciprioții ortodocși, aflați acum sub stăpânirea latinilor;

- 1234, Nymphaion, pe coasta vestică a Asiei Mici, Sinod privind unirea cu Biserica Romană;
- 1235, Niceea, Sinod privind recunoașterea Patriarhiei de Târnovo;
- 1245, Lyon, I Conciliu de la Lyon;
- 1251, Nicosia, Cipru, Sinod privind statutul grecilor în contextul ierarhiei latine instaurată pe insulă;
- 1261, 15 august, de Sfântă Măria Mare, împăratul Mihail VIII-lea Paleologul își face intrarea triumfală în Constantinopolul recucerit de la latini încă pe data de 25 iulie 1261;
- 1264, Constantinopol, Sinod privind depunerea Patriarhului Ecumenic Arsenie (1255-1259 și 1261-1265), începutul schismei arsenite;
- 1274, Lyon, al II-lea Conciliu de la Lyon, un conciliu unionist;
- 1276, Constantinopol, Sinodul ia act de unirea decisă la Lyon;
- 1285, Constantinopol, Sinodul ținut în Palatul Vlahernelor îl condamnă pe proin Patriarhul Ioan Veccos (1275-1282) și pe adepții acestuia;
- 1300, în jurul acestui an, aproape toată Asia Mică se afla deja în mâinile turcilor otomani, a căror capitală, din anul 1326 va deveni Brussa (azi Bursa);
- 1310, Constantinopol, Sinodul reuşeşte să pună capăt schismei arsenite (1264-1310);
- 1341, Constantinopol, primul Sinod palamit;
- 1345, Constantinopol, Sinod antipalamit;
- 1347, Constantinopol, al doilea Sinod palamit;
- 1351, Constantinopol, al treilea Sinod palamit;
- 1359, Constantinopol, Sinodul Patriarhal recunoaște și preia sub jurisdicție Mitropolia Ungrovlahiei, subordonată anterior Scaunului de Ohrida;
- 1391, Constantinopol, Sinodul Patriarhal acceptă închinarea Mănăstirii Peri din Maramureș, pe care o declară Stavropighie (Basilica Minor, în uzul Bisericii Latine);
- 1393, Târnovo, Otomanii cuceresc Bulgaria, sfârșitul Patriarhiei de Târnovo;
- 1396, otomanii nimicesc armata crestină în lupta de la Nikopole;
- 1401, Sinodul Patriarhal recunoaște canonic Mitropolia Moldovei;
- 1402, Bătălia de la Angora (Ankara),
- 1430, cucerirea definitivă a Thesalonicului (1430-1912);
- 1431 1442, Basel, reluarea actiunilor unioniste;
- 1438 1439, Ferrara Florența, al 17-lea Conciliu al Latinilor, **al 8-lea Sinod Ecumenic pentru Uniați**, Sinodul Unionist pentru Ortodocși, cu Decretul pentru Unire, din 4 iulie 1439;
- 1444, sultanul Murad II învinge armata creştină la Varna;
- 1448, sultanul Murad II îl învinge pe Iancu de Hunedoara la Kosovo Polje;
- 1453, 29 Mai, Constantinopolul cade în mânile necredincioșilor, sfârșitul Imperiului Romeu sau Bizantin;
- 1456, Athena este cucerită de turcii păgâni;

- 1460, otomanii cuceresc Peloponezul cu Mistra;
- 1461, 15 august, Cade Imperiul Trebizondei în mâinile otomanilor musulmani;
- 1484, Constantinopol, Sinodul Patriarhiei Ecumenice condamnă deciziile Sinodului Florentin, din 4 iulie 1439, anulând toate acțiunile unioniste cu Biserica Latinilor;
- 1517, Curtea de Argeș, Mutarea **Scaunului** Mitropoliei la Târgoviște;
- 1572, Geoagiu, Mutarea Scaunului Mitropoliei Transilvaniei la Alba Iulia;
- 1587, se utilizează termenul tehnic pentru colecția de legiuiri bisericești apusene: "Corpus juris canonici", de care se deosebea "Corpus juris civili", al împăratului Justinian I (527-565);
- 1600, Alba Iulia, București, Iași, prima unire politică a celor trei Țări Române sub conducerea lui Mihai Viteazul;
- 1641, Constantinopol, Sinod premergător celui de la Iași;
- 1642, Iași, Sinodul de la Iași;
- 1668, Târgoviște, Mutarea Scaunului Mitropoliei la București;
- 1677, Suceava, **Reședința** Mitropoliei Moldovei este mutată la Iași;
- 1711/1716-1821, București și Iași, Epoca Fanariotă în Moldova (1711) și Țara Românească (1716);
- 1864, 24 decembrie, Viena, Împăratul Francisc Iosif I decretează reînființarea Mitropoliei Ardealului, cu Scaunul la Sibiu;
- 1885, 25 aprilie, Constantinopol, Sinodul Patriarhiei Ecumenice acordă Tomosul de Autocefalie pentru Biserica Ortodoxă Română;
- 1925, 30 iulie, Constantinopol, Sinodul Patriarhiei Ecumenice acordă Tomosul privind recunoașterea Patriarhiei Ortodoxe Române.

# IX. Sfintele Canoane ale Bisericii Ortodoxe

- I. Canoanele Sfintilor Apostoli: 85 de canoane (sec. I-II, IV și V).
- II. Canoanele Sinoadelor Ecumenice:
  - 1. **Primul Sinod Ecumenic de la Niceea-Iznik**, din anul 325, cu 20 de canoane; <sup>346</sup>
  - 2. Al doilea Sinod Ecumenic, de la Constantinopol, din anul 381, cu 8 canoane;
  - 3. **Al treilea Sinod Ecumenic, de la Efes**, (azi Seldgiuk), din anul 431, cu 9 canoane;
  - 4. **Al patrulea Sinod Ecumenic, de la Calcedon-Kadiköy**, din anul 451, cu 30 de canoane;
  - 5. Al cincilea Sinod Ecumenic, de la Constantinopol, din anul 553, nu a dat canoane, dar în edictul imperial "Cele trei capitole", au fost condamnați episcopii Teodor de Mopsuestia, Teodoret de Cir și Ibas din Edesa;
  - 6. **Al șaselea Sinod Ecumenic** sau **"primul Sinod Trulan"**, de la Constantinopol, din anii 680 681, nu a dat canoane, ci o amplă Mărturisire de credință contra monotelismului;
    - Al doilea Sinod Trulan, de la Constantinopol, din anii 691-692, numit şi "sinodul quinisext" sau al "cinci-şaselea" ecumenic, menit să reglementeze disciplina canonică a Bisericii, prin 102 canoane. A fost numit astfel, pentru că acest Sinod a fost o completare, cu dispoziții disciplinare a sinoadelor ecumenice V și VI, respectiv 553 și 680-681.
  - 7. **Al şaptelea Sinod Ecumenic, de la Niceea-Iznik**, din anul 787, cu 22 de canoane.

Mai vezi și Arhidiacon Prof. Dr. Ioan N. FLOCA, *CANOANELE BISERICII ORTODOXE*. Note și comentarii, Sibiu, 1992, 557 p.

**ENCHIRIDION** *Fontium Historiae Ecclesiasticae Antiquae*, quod in usum scholarum collegit Conradus **KIRCH** S.J., Editio sexta, aucta et emendata, quam curavit Leo UEDING S.J., 1947, Editorial Herder Barcelona.

**ENCHIRIDION** *Juris Ecclesiae Orientalis Catholicae*, pro usu auditorum Theologiae, et eruditione cleri graeco-catholici, e propriis fontibus constructum, auctore Josepho **PAPP-SZILÁGYI** de Illyésfalva, S.S. Theologiae Doctore, Canonico graeci ritus Magno-Varadinensi, Abate tituli S. Pantelemonis de Rácz-Keve, Consiliario Regio, et insignis Ordinis Francisci Josephi I. Equite, M[agno].-Varadini [Oradea], Typis Aloysii Tichy, 1862, 633 p.

**ENCHIRIDION** *Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum* quod primum edidit Henricus **Denzinger** et quod funditus retractavit auxit notulis ornavit Adolfus **Schönmetzer** S.I., Editio XXXVI emendata, Herder Barcinone [Barcelona], Friburgi Brisgoviae [Freiburg/Br.], Romae, MCMLXXVI [1976], {Dep. legal Barcelona, 1976}, 954 p.

Cărțile liturgice și haghiografice Romane consideră ca și martiri, pe toți papii anteriori lui Silvestru I (314-335) și ca sfinți, pe cei de la Silvestru I, până la Felix IV (III), adică dintre anii 336-530. Pentru primele două secole nu sunt sigure datele privind începutul și sfârșitul pontificatului Papilor.

**GESCHICHTE der Konzilien. Vom Nicaeum bis zum Vaticanum II**, Herausgegeben von Giuseppe **Alberigo**, mit Beiträgen von..., Fourier Verlag Wiesbaden, 1993, 482 p. *Lexikon des Mittelalters*, VI, Artemis und Winkler Verlag, 1993, München und Zürich.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Vezi **PIDALION (Cârma Bisericii Ortodoxe)**, Op. cit., passim.

#### III. Canoanele Sinoadelor locale:

- 1. Sinodul de la Cartagina-Tunis, din anul 256, cu 1 canon;
- 2. Sinodul local de la Ancira-Ankara, din anul 314, cu 25 de canoane;
- 3. Sinodul al doilea local de la Neocezareea, din anul 315, cu 15 canoane;
- 4. Sinodul al treilea local, de la Gangra-Çankiri (în Galatia, Turcia), din anul 340, cu 21 de canoane;
- 5. Sinodul al patrulea local, de la Antiohia-Antakya, din anul 341, cu 25 de canoane;
- 6. Sinodul al cincilea local de la Laodiceea, după anul 345, cu 60 de canoane;
- 7. Sinodul al şaselea local de la Sardica-Sofia, din anul 343, cu 21 de canoane;
- 8. Sinodul al saptelea local, de la Constantinopol, din anul 394, cu 1 canon;
- 9. Sinodul al optulea local, de la Cartagina-Tunis, din anul 419, cu 133 de canoane;
- 10. Scrisoarea Sinodului Africii Latine (de nord), trimisă Papei Bonifaciu I (418-422);
- 11. Scrisoarea Sinodului Africii Latine (de nord), trimisă Papei Celestin I (422-432);
- 12. Sinodul al nouălea local, din Constantinopol, din anul 861, numit și "Si-nodul I II", cu 17 canoane;
- 13. Sinodul al zecelea local, din Constantinopol, de la Sf. Sophia, din anul 879, cu 3 canoane.

## IV. Canoanele Sfinților Părinți:

- 1. Canoanele Fericitului Dionisie, Patriarhul Alexandriei (248-264), 4 canoane;
- 2. Canoanele Sf. Grigorie Făcătorul de minuni, arhiepiscopul Neocezareei († 270), 11 canoane;
- 3. Canoanele Fericitului Petru I, Patriarhul Alexandriei (300-311) și Martir, 15 canoane;
- 4. Canoanele Sf. Atanasie cel Mare (†373), 3, canoane;
- 5. Canoanele Sf. Vasile cel Mare (330-379), 92 de canoane;
- 6. Canoanele lui Timotei Alexandrinul (†385), 18 canoane;
- 7. Canonul Sf. Grigorie Teologul (†390), 1 canon;
- 8. Canonul Sf. Amfilohie (395), 1 canon;
- 9. Canoanele Sf. Grigorie de Nyssa (†395), 8, opt canoane;
- 10. Canoanele lui Teofil, Patriarhul Alexandriei (384-412), 14 canoane;
- 11. Canoanele Sf. Chiril, Patriarhul Alexandriei (412-444), 5 canoane;
- 12. Enciclica lui Ghenadie I, Patriarhul Ecumenic (458-471) și a Sinodului său, către toți mitropoliții și către Papa Romei celei Vechi, 1 canon, privind osânda simoniei;
- 13. Scrisoarea lui Tarasie, Patriarhul Ecumenic (784-806), către Papa Adrian I (772-795), 1 canon, privind osânda simoniei.

#### V. Canoanele întregitoare:

- 1. Canoanele Sf. Ioan Ajunătorul, Patriarhul Ecumenic (582-595), 65 de canoane;
- 2. Canoanele Sf. Nichifor I Mărturisitorul, Patriarhul Ecumenic (806-815), 49 de canoane;
- 3. Scrisoarea lui Teodor Studitul (759-826), către călugărul Matadin;
- 4. Canoanele lui Nicolae III, Patriarhul Ecumenic (1084–1111), 11 canoane.

## VI. Diferite prescripții canonice, 7 canoane.

# **B. CRONOLOGIE IMPERIALĂ**

# I. Imperiul Romaniei Constantinopol 330-1453

Romanul păgân, adică politeist, convertit la Creștinism și care vorbea grecește, a devenit ROMEU!

# a. Lista nominală – pe scurt – a împăraților romei Împărați Romani<sup>347</sup>

.....

- C. Aurelius Valerius **Dioclețian**, împărat, **August**, (17 septembrie), 17 sau 20 noiembrie, în Nicomedia Marmara), **284 305** mai 1,
- M. Aurelius Valerius Maximian, August, coîmpărat pentru Apus, (probabil 1 martie sau 1 aprilie 286), sfârșitul anului 286 305 mai 1, abdică

# Instituirea Tetrarhiei la data de 1 martie 293,

în urma reformei constituționale, care urmărea împărțirea responsabilității imperiale Alături de cei **doi auguști** – Dioclețian și Maximian - , au mai fost numiți **doi cezari:** 

- F. Valerius Constantius I Chlorus, Cezar, 1 martie 293-305 mai 1, apoi August
- C. Galerius Valerius, Cezar, 1 martie 293 305 mai 1, apoi August
  - \*Rebel sau uzurpator în Britania, M. Aurelius Mausaeus Carausius, 287-294
  - \*Rebel sau uzurpator în Britania, Allectus, 294-297

# Reforma administrativă a Imperiului Roman, din anul 297

Imperiul a fost împărțit în 101 provincii, grupate în 12 diocese. Puterea militară a fost separată de puterea civilă, iar guvernatorii au fost numiți doar de împărat.

# A doua Tetrarhie, 1 mai 305

- F. Valerius Constantius I Chlorus, August, Apus, 1 mai 305 306 iulie 25
- C. Galerius Valerius, August, Răsărit, 1 mai 305 311, mai 5

Cezar, Flavius Severus, Apus, 1 mai 305 – 306 iulie 25, apoi August

Cezar, V. Maximinus Daia, Răsărit, 1 mai 305 – 309/310, apoi August

Flavius **Severus**, August, Apus, 25 iulie **306 – 307** oct. 28, detronat de Maxențiu

Cezar, V. Maximinus Daia, August, Răsărit, 309/310 – 313, vara

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Extras al punctului c. *Cronologia imperială extinsă*, 284-1453

# 1. Dinastia Constantiniană, 306 – 378

Sf. Constantin I cel Mare, cel întocmai cu Apostolii sau Flavius Valerius Constantinus, fiul lui Constanțius I Chlorus și al Sf. Elena, 25 iulie 306 – 337 mai 22 (sau 306 – 324 sept 18).

Licinius, Valerius Licinianus, 11 nov 308 – 311 mai 5,

Maxențiu, Cezar (28 oct. 306 – 307. oct. 28),

C. Galerius Valerius, 1 mai 305 – 311 mai 5, rămâne August al Răsăritului.

Sf. Constantin I cel Mare, la Carnuntum este confirmat Cezar pentru Apus, 308 - 312

Maximinus Daia, la Carnuntum este confirmat Cezar pentru Răsărit, 308 - 313 \*Rebel sau Uzurpator, Alexandru, în Africa, iunie 308 - 311

**Licinius**, transferat August al Răsăritului, 5 mai 311 – 324 18 sept., † 325

Sf. Constantin I cel Mare, 312 – 337, unicul împărat al Apusului

Sf. Constantin I cel Mare, 18 sept. 324 – 337 mai 22, unic Suveran al Imperiului Roman, autocrator sau avtocrator

#### Continuarea în anul 330 a reformei administrative din anul 297

Fiii lui Constantin I cel Mare:

Constantin II, August pentru Apus, 9 sept. 337 – 340 martie sau aprilie, împărat asociat

**Constanțius II**, August pentru Orient, 9 sept. **337 – 361** nov. 3, împ. Asoc., de la data de 18 ian. 350 unicul Suveran al Imperiului Roman sau avtocrator

**Constans I**, August pentru Illyricum şi din martie/aprilie 340, întregul Apus, 9 septembrie 337 – 350 ian. 18, împ. asociat

\***Rebel, Magnentius**, 18 ian 350 – 353 aug. 10

\*Uzurpator, Julian Apostatul în Gallia, febr. 360 – 361 nov. 3

**Iulian**, Apostatul, August, 3 nov. **361 – 363** iunie 26

**Iovianus**, 27 iunie **363 – 364** febr. 16

Valentinian I, avtocrator, 26 febr. – 28 martie 364, suveran unic

Valentinian I, August, Apus, 28 mart. 364 – 375 nov. 17, împărat asociat

Valens, August, Răsărit, 28 mart. 364 – 378 aug. 9, împărat asociat

**Grațian**, August, 24 aug. **367**, împărat asociat, Apus, 17 nov. **375 – 383** aug. 25

**Valentinian II**, August, Apus, 22 noiembrie **375 – 392** mai 15, minor în prima fază, a guvernat efectiv înainte de 16 aug. sau sept. **384**, împărat asociat

# 2. Dinastia Teodosiană, 379 – 518 <sup>348</sup>

**Teodosie I cel Mare**, **379 – 395**, în Orient, 19 ian. 379 – 394 sept. 6, împ. asociat; unic suveran 6 sept 394 – 395 ian. 17, avtocrator

\*Rebeli si uzurpatori:

\*Maximus, Britania, toamna 382, Galia 25 aug. 383–388 aug. 28, recunoscut de Teodosie I și Valentinian II în 384

\*Flavius Victor, fiul lui Maximus, aug. 384 – 388 toamna

\*Eugenius, Occident, 22 aug. 392 – 394 sept. 6

Prescurtări privind desemnarea sursei puterii: **p. ad.** = prin adopțiune; **p.c.** = prin căsătorie; **p. uz.** = prin uzurpare; **fld** = fără legătură dinastică.

#### Divizarea definitivă a Imperiului Roman

395, ianuarie 15 sau 17, moare împăratul Teodosie I cel Mare, după care are loc împărțirea Imperiului Roman între cei doi fii ai săi: Arcadius, pars Orientis, cu capitala la Constantinopol și Honorius pars occidentis, cu capitala la Ravenna.

Arcadius 17 ian. 395 – 408 mai 1 †, împărat asociat din 19 ian. 383

Theodosius II, cel Tânăr, 1 mai 408 – 450 iulie 28

**Aelia Pulcheria**, sora mai mare a lui Teodosie II, căsătorită cu Marcian, Augustă din 414.

Athenaïs – Eudochia, căsătorită cu Teodosie II, 421, Augustă, 423-442,

p. c. Marcian, avtocrator, 25 aug. 450 – 457 ian. 26 †, otrăvit

fld. **Leon I**, Makelles, 7 febr. **457 – 474** ian. 18 †

**Leon II**, fiul lui Zenon, asociat la tron, minor,18 ian. **474 – 474** sfârş. nov. † p.c. **Zenon**, co împărat, 9 febr. **474 – 474** sfârş. nov.

Adriana, fiica lui Leon II, căsăt. cu Zenon, Augustă din 459

Zenon, unic suveran, avtocrator, prima oară, sfârş. nov. 474 – 475 ian. 9

p. uz. **Basiliscus**, 9 ian. **475 – 476** sfârş. lunii august.

**Zenon**, unic suveran sau avtocrator, a doua oară, august 476 – 491 april 9 †

Împărați greci sau grecizați

p.c. Anastasie I, Dikoros, avtocrator, 11 april 491 – 518 iulie 10 †

# 3. Dinastia Justiniană, 518 – 610

fld.**Justin I**, 10 iulie **518 – 527** aug. 1 †

**Justinian I cel Mare**, August, 1 august 526, de la 1 april 527, 1 aug. **527 – 565** nov. 15

**Theodora** Augustă, din 1 august 526, 1 aug. 527-548 iulie 28

**Justin II**, 15 nov. **565 – 578** oct 5,

co-regenți: **Sophia**, augustă, 565-580, din nov. 573-580 nov.

p.a. Tiberius I, Cezar, 7 dec. 574, August, din 26 sept. 578,

apoi avtocrator

Tiberius I, (sau II), tracul, avtocrator, 6 oct. 580 – 582 aug. 14,

Cezari: p.a. Mauricius, din 5 august 582,

p.a. **Gherman**, din 5 august 582

Mauricius, avtocrator, 5 aug. 582 – 602 nov. 23

co-regent: **Teodosius** (585-602 sau 607),

p.uz. **Phocas**, uzurpator, avtocrator, 23 nov. **602 – 610** oct. 5 †

#### 4. Dinastia Heracliană, 610 – 717

p.uz. **Heraklios I**, basileus, 5 oct. **610 – 641** febr. 11 † de hidropizie.

co-regenți: Heraklios noul Constantin, din 22 ian 613

Heraklios Heraklonas (fiul lui Heraklios I și al Martinei), din 638

Constantin III (Heraklios Noul), basileus, 641 febr. 11 – 24 mai

co-regenți, asociați: Martina și Heraklios Heraklonas, 641 febr. 11 - 24 mai

Heraklios II Heraklios Heraklonas, basilevs, 641 mai 25 – 8 nov.

împărați asociați: **Martina**, 641 mai 25 – 8 nov.

Constans, din sept. 641

David, din sept. 641

Constans II Pogonatul-Bărbosul, basilevs, 9 nov. 641 – 668 sept.

co-regenți: Constantin IV, numit între 5 și 26 april 654

Heraklios și Tiberius, numiți între 26 april și 9 aug. 659

Constantin IV fiul lui Constans II, basilevs, sept. 668 – 685 încep. lunii sept.

co-regenți: Heraklios și Tiberius, 681 sept. 16/dec. 23

Justinian II, 681 sept.16/dec. 23, încoronat 685

Justinian II, Rhinotmetos, basilevs, prima oară, sept. 685 – 695

p.uz. Leontios, uzurpator, basilevs, sfârşitul anului 695 – 698

p.uz. **Tiberius III**, Apsimar, uzurpator, basilevs, finea anului **698 – 705** 

**Justinian II**, Rhinotmetos, basilevs, a doua oară, mijlocul anului 705 – 711

p.uz. **Philippikos** (Bardanes), basilevs, uzurpator, c.11 dec. **711 – 713** iun. 3,

p.uz. Anastasios II, (Artemios), basilevs, uzurpator, 4 iunie 713 – 716 martie,

p.uz. Theodosios III, uzurpator, basilevs, vara 715 – 716 apr. 18, resp. 717, martie 25

## 5. Dinastia Siriană, Iscuniană sau Isauriană, 713 – 820

p.uz. **Leon III**, uzurpator, basilevs, 18 apr. **716**, preia puterea și încoronat la 25 martie **717 – 741** iunie18 †.

co-regent: Constantin V Copronimul, din 31 martie 720

Constantin V Copronimul, basilevs, 19 iunie 741 – 775 sept. 14/23;

co-regent: Leon IV, fiul mai mare, din 17 mai 750

\*Rebel, Artavasdos, Antiîmpărat, iulie 741-742 nov. 2,

Leon IV, Hazarul, basilevs, 24 sept. 775 – 780 sept. 8

co-regent: Constantin VI, din 24 aprilie 776

Constantin VI, 9 sept. 780 – 790 primăvara, minor

regentă: Irina, 9sept.780 – 790 primăvara, apoi avtocrator

Irina, august, din anul 769, basilevs, 790 primăvara – decembrie 349

Constantin VI, dec. 790 – 797 aug. 15,

co-regent: **Irina**, dec. 790 – 797 aug. 15, apoi avtocrator

p.uz. Irina, 15 aug. avtocrator, basilevs, uzurpatoare, 797 – 802 oct. 31,

p.uz. Nikifor I, Genikos, arab, uzurpator, basilevs, 1 nov. 802 – 811 iulie 25,

**Stavrakios**, fiul lui Nikifor I, basilevs, 26 iulie **811** – 2 oct.

**Procopia**, după 2 oct. **811**, în faza de tranziție a puterii imperiale, soțului ei p.c. **Mihail I** Rangabe, basilevs, 2 oct. **811** – **813** iulie 10,

co-regent: Theofilakt, declarat împărat asociat, de Mihail I,

p.uz. Leon V Armeanul, uzurpator, basilevs, 10 iulie 813 – 820 dec. 24/25

#### 6. Dinastia Amoriană sau Phrygiană, 820 – 867

p.uz. **Mihail II** Gângavul, uzurpator, basilevs, 24/25 dec. **820 – 829** oct. 2 †

co-regent: **Teofil**, (c. 812-842), 12 mai 821-829 oct. 2

**Teofil**, 2 oct. **829 – 842** ian. 20 †

**Theodora**, Regentă, 21 ian. **842 – 856** martie 15, (840-867).

<sup>349</sup> Nu este nici o greșeală, Irina se intitula basilevs, nu basilissa, adică «împărat », nu «împărăteasă»!

Mihail III Beţivul, 21 ian. 842 – 867 sept. 23,

co-regenți: Bardas, cezar, 862 - 866 mai,

Vasile I, (813/836-886)

7. Dinastia Macedoneană, 867 – 1081

p.uz. Vasile I, 23 sept. 867 – 886 aug. 29 †, avtocrator, uzurpator

co-regenți: Constantin, 869-879 sept. 3

Leon VI, cezar, din 870

Alexandru, cezar, curând după 23 nov. 871-886 aug. 29

**Leon VI** Filozoful sau Înțeleptul, 30 aug. **886 – 912** mai 11,

co-regenți: Alexandru, fratele lui Leon VI, 29 aug. 871-912 mai 11

Constantin VII, fiul lui Leon VI, 9 iunie 911- 912 mai 11

Alexandru, basilevs, avtocrator, 11 mai 912 – 913 iunie 6.

Constantin VII, prima oară, 7 iunie 913 – 919 dec. 17, minor, cu regență;

**Nicolae I** Misticul Patriarh Ecumenic în prima fază, șeful regenței pentru Constantin VII. 6 iunie **913 - 914** febr.

Maica **Zoe** Carbonopsima, a patra soție a lui Leon VI, din aprile 906, Augustă, mama lui Constantin VII, Regentă, febr. **914-919** martie 24.

p.uz. Roman I, Lecapenos, uzurpator, basilevs, 11 dec. 919 – 944 dec. 16,

co-regenți: Constantin VII, 11/12 dec. 919 – 944 dec. 16

Christophoros, 20 mai 921 – 931 aug.

**Ştefan,** 25 dec. 924 – 945 ian 27

**Constantin**, 25 dec. 924 – 945 ian 27

**Constantin VII**, *a doua oară*, avtocrator, 16 dec. **944 – 959** nov. 9/15/19,

co-regenți: **Ștefan**, 16 dec. 944 – 945 ian. 27

**Constantin**, 16 dec. 944 – 945 ian. 27

**Roman II**, cel mai târziu 945 – 959 nov. 9/15/19

**Roman II**, 9/15/19 nov. **959 – 963** martie 15.

co-regenti: Vasile II, Bulgaroctonul, 22 april 960-963 martie 15

Constantin VIII, 961-963 martie 15

Vasile II, Bulgaroctonul, basilevs, 16 martie 963 - august 16

co-regent: Constantin VIII, basilevs, 16 martie 963 - august 16

Theophano, augustă, Regentă pentru fiii ei minori Vasile II și Constantin VIII,

16 martie **963** - august 16

p.uz. **Nikephor II** Phokas, uzurpator, basilevs, aclamat pe 3 iulie, preia puterea la 16 august **963 – 969** dec. 10.

co-regenți: Vasile II, 3 iulie/16 aug. 963-969 dec. 10/11

Constantin VIII, 3 iulie/16 aug. 963-969 dec. 10/11

p.uz. Ioan I Tzimiskes, uzurpator, basilevs, 11 dec. 969 – 976 ian. 10 †.

co-regenți: Vasile II, 10/11 dec. 969 – 976 ian. 10/11

**Constantin VIII**, 10/11 dec. 969 – 976 ian. 10/11

\*Rebel: Bardas Phokas, 971

Vasile II Bulgaroctonul și Constantin VIII, avtocratori, împărați asociați, 10/11 ian. 976–1025 dec. 15.

\*Rebel: Bardas Phokas, 15aug. 987-989

Constantin VIII, avtocrator, 16 dec. 1025 – 1028 nov. 11.

p.c. Roman III, Argyros, basilevs, avtocrator, 12 nov. 1028 – 1034 apr. 11/12

p.c. **Mihail IV**, din Paphlagonia, avtocrator, 11/12 apr. **1034 – 1041** dec. 10.

p.ad. **Mihail V**, Kalaphates, 10 dec. **1041 – 1042** april 21.

Maica **Zoe**, augustă din 1028, avtocrator, 21 apr. – **1042** – iun. 12,

co-regentă: Maica **Theodora**, augustă, 21 apr. – **1042** – iun. 12

p.c. Constantin IX Monomahul, basilevs, 12 iunie 1042 – 1055 ian. 7 sau 11.

\*Rebeli: Gheorghe Maniakes, 1043 - oct. 1045, Dyrrachion, Albania

Ştefan Sebastophoros, după oct. 1045, preajma Thesalonicului

Leon Tornikios, sept. 1047, la Adrianopol s-a proclamat antibasilevs

Maica **Theodora**, augustă, (1028-1030 și 1042-1050), avtocrator, basilisă, 7 sau 11 ian. **1055 – 1056** aug. 21.

Mihail VI Stratiotikos şi Bătrânul, avtocrator, 21 aug. 1056 – 1057 aug. 31,

p.uz. **Isaac I** Comnenul, uzurpator, avtocrator, 8 iunie aclamat și încoronat la 1 sept. 1057 - 1059 dec. 25.

Constantin X Ducas), avtocrator, basilevs, 25 dec. 1059 – 1067 mai 21/23 †.

co-regent: Mihail VII Ducas, c. 1060-1067 mai 21/23

**Eudokia** Dukaina Makrembolitissa, nepoata după mamă a Patriarhului Mihail I Cerularie, augustă, regentă, 21/23 mai **1067** dec. 31

# co-regenți: Mihail VII, Andronikos și Constantin DUCAS, 21/23 mai 1067 dec. 31

p.c. Roman IV, Diogenes, avtocrator, 1 ian. 1068 – 1071 oct. 24,

**Eudokia** Dukaina Makrembolitissa, augustă, regentă, 26 aug. **1071** oct. 24.

Mihail VII Ducas Parapinakes, basilevs, 24 oct. 1071 – 1078 ian. 7 /aprilie 3.

\*Rebeli, uzurpatori: cezarul Ioan Ducas, 1072,

**Nikephor** Bryenios, 3 oct. 1077-1078 april **Nikephor** Botoneiates, din 10 oct. 1077

p.uz. Nikephor III Botoneiates, uzurpator, avtocrator, 7 ian. sau 3 apr. 1078-1081 apr. 1

#### 8. Dinastia Comnenilor, 1081 – 1185

p.uz. Alexios I Comnenul, uzurpator, basilevs, 1 aprilie 1081 – 1118 aug. 15/16;

co-regenți: Constantin Ducas, 1081-c.1090

**Ioan** Comnenul,? sept. 1092-1118 aug. 15/16

Ioan II Comnenul, Kaloiannes, basilevs, 16 aug. 1118 – 1143 april 8.

co-regent: Alexios, 1119-1142

Manuel I Comnenul, avtocrator, 8 april 1143 – 1180 sept. 24.

co-regent: Alexios, 1172-1180 sept. 24

Alexios II Comnenul, basilevs, 24 sept. 1180 – 1183 sept.

regenți: Maria de Antiohia, mama lui Alexios II

Alexios Comnenul.

Patriarhul Theodosie (1179-1183)

co-regent: **Andronikos** Comnenul, 16 mai 1182-1183 sept.

p.uz. Andronikos I Comnenul, uzurpator, basilevs, sept. 1183 – 1185 sept. 12

# co-regent: **Alexios II** Comnenul, sept. 1183 c. oct., apoi sugrumat **9. Dinastia Anghelilor, 1185 – 1204**

p.uz. Isaac II Angelos, uzurpator, basilevs, prima oară, 12 sept. 1185 – 1195 april 8

p.uz. Alexios III, Angelos, uzurpator, basilevs, 8 apr. 1195 – 1203 aug. 18

**Isaac II**, Angelos, basilevs, *a doua oară*, orb, 18 iulie **1203 – 1204** ian. 28/29

co-regent: **Alexios IV**, 18 aug. 1203 – 1204 ian. 28/29,

\*Rebel: Nikolaos Kanabos, 25 ian. 1204 ian 28, trei zile,

p.uz. \*Alexios V, Dukas Murtzuphlos, uzurpator, basilevs, ian. 28/29 **1204** april 13, încoronat la 5 febr.,

Constantin XI, Laskaris, încoronat în noaptea de 12 spre 13 april 1204 – 1205

# 10. Dinastia de Lascaris și a Paleologilor, la Niceea, 1204 – 1261

[Constantin XI, Laskaris, 1204, avtocrator, basilevs,

noaptea de 12 spre 13 april **1204 – 1205** primăvara, † 1211 sau 1212]

Theodoros I Laskaris, la 13 april [încoronat însă în Sf. Sophia de la Niceea,

între 30 martie și 5 april 1208] **1204**? – **1222** începutul anului †

**Ioan III**, Dukas Vatatzes, avtocrator, **1222 – 1254** oct. 30 sau nov. 3.

co-regent: Theodoros II Laskaris, 1241? - 1254 oct. 30

**Theodoros II** Laskaris, (1221-1258), fiul lui Ioan III Dukas Vatatzes, avtocrator, basilevs, 30 oct. **1254 – 1258** august 16.

Ioan IV Dukas Laskaris, basilevs, avtocrator, august 1258 - 1261 dec. 1;

tutori regenți: Georgios Muzalon,

Patriarhul Arsenie (1255-1259 și 1261-1265) Mihail Paleologul,

p.uz. **Mihail VIII** Paleologul, uzurpator, basilevs, 1 dec., 25 dec. prima încoronare, **1258 - 1282** dec. 11

# 11. Dinastia Paleologilor, 1261 – 1453

p.uz. **Mihail VIII** Paleologul, uzurpator, avtocrator, 1 dec., 25 dec., prima încoronare, **1258** – 15 august 1261, a doua încoronare – **1282** dec. 11

co-regenți: Andronic II, 8 nov. 1272-1282 dec. 11

Mihail IX, curând după iunie 1281-1282 dec. 11

Andronic II Paleologul, cel Bătrân, basilevs, 11 dec. 1282 – 1328 mai 24,

co-regenți: Mihail IX, din 1294, încoronarea la 21 mai 1295-1320 oct. 12 †

Andronic III, din iunie 1321, încoronat la 2 febr. 1325-1328 mai 24

p.uz. Andronic III Paleologul, cel Tânăr, uzurpator, avtocrator,

24 mai **1328 – 1341** iunie 15.

#### Ioan V Paleologul, basilevs, minor, 1341 – 1391 febr. 16,

co-regent: p.uz. Ioan VI Cantacuzino, uzurpator în prima fază,

26 oct. 1341-1347, febr. 8 apoi avtocrator principal

p.uz.**Ioan VI** Cantacuzino, (1295-1383), basilevs, **împărat principal** (între Ioan V și Matei Cantacuzino), avtocrator, 8 febr. **1347** – **1354** nov. 21

p.uz. **Matei** Cantacuzino, al treilea împărat, [încoronat în april/mai 1354] **1353** – **1357** finele anului

\*rebel antiîmpărat: p.uz. Andronic IV Paleologul, (1348-1385), 12 august, încoronat la 1 oct. 1376 - 1379 iulie 1

Ioan V Paleologul, avtocrator principal, 1 iulie 1379 – 1391 febr. 16

co-regent: Manuel II, 25 sept 1373 – 1391 febr. 16

\*rebel antiîmpărat: p.uz. Ioan VII Paleologul, 14 april 1390 sept 14

Manuel II Paleologul, basilevs, avtocrator, 16 febr., 1391 – 1425 iulie 21.

co-regenți: **Ioan VII** Paleologul, înainte de 10 dec. 1399-1402 sept 13 **Ioan VIII**, 19 ian 1421-1425 iulie 21

**Ioan VIII** Paleologul basilevs, avtocrator, 21 iulie **1425 – 1448** oct 31.

Constantin XII Paleologul Dragases, ultimul basilevs și avtocrator al Romeilor, încoronat la Mistra, 6 ianuarie 1449 – 1453 mai 29

# b. Termeni tehnici și explicații, privitoare la cronologia imperială și Imperiul Romaniei

**August**: "August în sistemul tetrarhic, era vorba de împăratul principal, în opoziție cu co-împărații sau cezarii. Chiar dacă îl mai întâlnim la unii împărați ai dinastiei Paleologilor, titlul de august nu mai este obligatoriu în secolul al XIII-lea."

**Autocrator**: "Autocrator – avtocrator, n.n. – termen foarte vechi, care desemna caracterul absolut și independența totală a puterii imperiale în raport cu oamenii, singurul lui control fiind Dumnezeu (En Christo to Theo Pistos Basileus – împărat credincios, în Hristos Dumnezeu)."

**Axioma**, Vrednicie, Dregătorie, Funcție, termen generic, prin care a fost definită orice fel de demnitate în ierarhia bizantină. Deținătorii dregătoriilor de tot felul erau numiți "axiomatiki", de la "axion" = vrednic. 352

**Basileus – Imperator**: "Basileus, la origine rege, termenul desemnând prin excelență pe Marele Rege al Persiei. El este introdus în titulatura bizantină în anul 629, în urma victoriei lui Heraclius asupra perșilor (628), devenind echivalentul latinescului imperator."<sup>353</sup>

**Bizanţ**, bizantin, bizantinologie. "Denumirea statului bizantin este o formă cultă, apărută în Occident (fr. Byzance, germ. Byzanz, engl. Byzantium) de la *Byzantion*, forma latină a numelui anticei colonii greceşti aflate pe locul Constantinopolului (numele coloniei, Bysantion, fiind o formă grecizată de la antroponimul trac Byzas Vizas). Titulatura oficială a statului bizantin până la căderea lui a fost "Imperiul romanilor" (Basileia ton Romaion) sau "Romania". De la forma modernă a numelui statului și, nemijlocit, de la forma latină a

Vezi Glosarul din lucrarea: Pr. Dr. Emanoil BĂBUŞ, Bizanţul istorie şi spiritualitate, Editura Sofia, Bucureşti, 2003, 365 p. + hărţi. Vezi Glosarul de la pp. 331-334. Lista împăraţilor bizantini la pp. 335-337.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> E. **BĂBUŞ**, **Bizanţul...**, Op. cit., p. 331.

<sup>352</sup> Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Editura Albatros, București, 1981, p. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> E. **BĂBUŞ**, **Bizanţul...**, Op. cit., p. 331.

numelui locuitorilor orașului Byzantion și ai statului (lat. Byzantinus) s-a format și denumirea disciplinei ce se ocupă cu istoria statului."<sup>354</sup> Mai vezi și termenii "Rhômaios" și "Romania".

**Caesar**: "Caesar, la origine, titlul îl desemna pe co-imperator, dar din secolul al VII-lea titulatura era rezervată celei de-a doua demnități imperiale."<sup>355</sup>

**Chrysobul**: "Chrysobul, cel mai solemn act al cancelariei imperiale, parafat în aur, datat și semnat de împărat, cu cerneală roșie."<sup>356</sup>

**Despot**: "Despot, înainte de anul 1204 această demnitate permitea dreptul de succesiune imperială, iar sub Paleologi denumirea era purtată de principii greci sau străini titulari ai despotatelor independente sau autonome (Epir, Moreea etc.)", 357

**Duce**: "Duce, comandant militar al unei întinse circumscripții de graniță, care din secolul al X-lea regrupa mai multe theme; în timp, ducele a devenit un simplu guvernator de provincie."<sup>358</sup>

**Exarhat**: "Exarhat, provincii conduse de un exarh, deținător al puterii civile și militare; exista un exarhat al Cartaginei și altul al Ravennei." <sup>359</sup>

**Logothet**: "Logothet (cel care dă ordine): titlul purtat de șefii principalelor servicii administrative imperiale (afaceri externe, finanțe publice, armată). În secolul al XIV-lea, Marele logothet era un fel de prim-ministru."

**Mesazon**: "Mesazon, misiune încredințată de împărat unuia dintre funcționarii săi de încredere, foarte adesea marelui logofăt. Sarcinile sale sunt similare unui prim ministru modern, având mai ales atribuții juridice și financiare. Instituția este atestată în ultimele veacuri ale istoriei bizantine."

**Paroikos** sau **Parec**, robii sau țăranii dependenți, iobagii, jelerii. Această categorie socială a apărut în secolele IX-X, prin aservirea țărănimii libere de către aristocrație și de către Biserică. Această aservire a țărănimii s-a intensificat și generalizat în secolele următoare. Sursele bizantine menționează parecii de stat sub numele de "paroikoi demosiarioi" sau "demosiarioi". 362

**Partitio Romanie**: "Partitio Romanie, tratat prin care, în martie 1204, Imperiul Bizantin era împărțit între viitorul împărat latin, cruciați și venețieni."<sup>363</sup>

**Porfirogenetul**: "Porfirogenetul, copil născut de împărăteasă în sala de purpură a Palatului Sacru sau Imperial."<sup>364</sup>

**Pronoia**: "Pronoia, concesiunea veniturilor publice unei persoane private, adesea unui militar. Acest procedeu era la început revocabil, dar începând cu secolul al XIII-lea devine ereditar."<sup>365</sup>

<sup>364</sup> E. **BĂBUŞ**, **Bizanţul...**, Op. cit., p. 333.

<sup>354</sup> Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Op. cit., p. 220.
355 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 332.
356 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 332.
357 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 332.
358 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 332.
359 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 332.
360 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 333.
361 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 333.
362 Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Editura Albatros, Bucureşti, 1981, p. 228.
363 E. BĂBUŞ, Bizanţul..., Op. cit., p. 333.

Res Privata: "Res privata, bunuri și venituri ale Casei imperiale." <sup>366</sup>

Rhômaios: "Rhômaios - romeos - romeu, la origine, denumirea greacă a populației Romei și, prin extensiune, a Italiei. Începând cu sec. II și, îndeosebi, odată cu Constitutio Antonina (212), prin care toți locuitorii liberi ai imperiului dobândesc cetățenia romană, textele grecești denumesc rhômaios populația Romei și a Italiei, în sens restrâns, și în accepțiune largă toți locuitorii statului roman, inclusiv grecii. O schimbare importantă în evoluția sensului acestui termen se produce odată cu creștinarea imperiului; rhômaios denumește pe toți locuitorii imperiului și ai comunității lui Hristos, noțiunea având o semnificație politică, juridică, culturală și religioasă și nu etnică. Grecii se numesc pe ei înșiși rhômaioi, iar termenul de eleni este folosit pentru faza păgână din istoria lor. Schimbarea decisivă în evoluția conținutului noțiunii se petrece în sec. VII-IX, când imperiul, în urma marilor amputări teritoriale, pierde populațiile negrecești, inclusiv italienii și populațiile romanizate, adevăratul popor roman. Din acest moment și până la căderea statului bizantin termenul de rhômaios desemnează din punct de vedere etnic, pe grecii, locuitorii de bază ai imperiului, celelalte etnii stăpânite de bizantini fiind desemnate cu numele lor (vlahi, bulgari, sârbi etc.), chiar dacă, în sens larg, toți locuitorii statului erau considerați cetățeni romani.".367 Semnificația "bizantină" a noțiunii de "romeu" era: Romanul păgân, adică politeist, convertit la Crestinism si care vorbea greceste, a devenit ROMEU!

Romania: "Romania, termen de origine populară, apărut în sec. IV la populația de limbă latină din statul roman și preluat de autorii bizantini, care definește realitatea teritorială a statului roman și, mai târziu bizantin. Popoarele occidentale și mai ales italienii numesc prin acest termen statul bizantin și, între 1204-1261, Imperiul latin de Constantinopol. De la această noțiune își trag numele și unele provincii stăpânite cândva de bizantini. Astfel este cazul provinciei italiene Romagna, cu capitala la Ravenna, care cuprinde teritoriul vechiului exarhat bizantin cu centrul în același oraș; Romania sultanatului selgiucid de Rum, creat în Asia Mică bizantină în sec. XI; Romania, adică provincia Rumelia, organizată de otomani în teritoriile balcanice, în jurul Constantinopolului, cucerite de la imperiu."<sup>368</sup>

**Senat**: "Senat, transferat parțial la Constantinopol, Senatul roman a încetat în secolul al V-lea să mai aibă un rol deliberativ; el devine locul unei categorii sociale de înalți demnitari.

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> E. **BĂBUŞ**, **Bizanţul...**, Op. cit., p. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> E. **BĂBUŞ**, **Bizanţul...**, Op. cit., p. 334.

Luat din glosarul de termeni istorici, pp. 218-232, la: Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Editura Albatros, Bucureşti, 1981, pp. 229-230.

Stelian **BREZEANU**, **O** istorie..., Op. cit., p. 230. Vezi și lucrarea lui Iosif Constantin **DRĂGAN**, **Imperiul romano-trac**, Editura Europa Nova, București, 2000, 319 p. Un rezumat al acestei cărți îl oferă colofoniul editurii, de pe coperta din spate a cărții: "O istorie a Tracilor sub diferite nume care acopere o vastă arie geografică de la Vistula la Marea Egee, de la Bug și până la Adriatica, nu se poate opri la o anumită dată. Este vorba de istoria vie a aceluiași neam care, la un moment dat, a fost unificat sub autoritatea Imperiului Roman.

Volumul de față continuă istoria Imperiului Roman în secolele 4, 5 și 6, vreme în care la conducerea Imperiului s-au aflat familii de împărați de origine traco-daco-romană. Din cei 80 de împărați, 40 au fost de origine daco-romană, dintre care 24 se regăsesc în volumul de față. Ca atare, denumirea potrivită a acestui volum este aceea de "Imperiul Romano-Trac"."

Afirmațiile sunt destul de temerare, dar conțin și un sâmbure de adevăr!

Se putea ajunge în senat de la funcția de protospătar, iar apartenența nu era ereditară. Calitatea de senator antrena privilegii juridice, însă și obligații."<sup>369</sup>

**Typikon**: "Typicon, actul de fondare al unei mănăstiri, cu reguli de organizare, obligații și drepturi, statut și dotări."<sup>370</sup>

Privitor la Imperiul Romeu: lista împăraților bizantini, Curtea Imperială, capitala, provinciile, evoluția, apogeul și declinul, vezi literatura de mai jos: Charles DIEHL, Istoria Imperiului Bizantin, Traducerea Carmen ROŞULESCU, Editura Scorilo, Craiova, 1999, 222 p. Lista împăraților romei la pp. 198-204.

Pr. Dr. Emanoil **BĂBUŞ, Bizanțul istorie și spiritualitate**, Editura Sofia, București, 2003, 365 p. + hărți. Vezi Glosarul de la pp. 331-334. Lista împăraților bizantini la pp. 335-337.

S. B. **DAȘKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, traducere de Viorica și Dorin ONOFREI, Editura Enciclopedică, București, 1999, 508 p.

CONSTANTINOPOLE 1054-1261, Tête de la chrétienté, proie des Latins, capitale grecque, Dirigé par Alain DUCELLIER et Michel BALARD, Édition Autrement - Collection Memoires nr. 40, Paris, 1996, 263 p. CONSTANTINOPLE, par S. VAILHÉ, în Dictionnaire de Théologie Catholique, tom 3, deuxième partie, Paris, 1923, col. 1275-1519. Vezi și J. BOIS.

Franz **DÖLGER**, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565 - 1453, 3 Teile in einem Band, Verlag Dr. H. A. Gerstenberg, Hildesheim, 1976, reeditare a fascicolelor I-III din 1924, 1925 şi 1932 (=Corpus der griechishen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit, hgg, von den Akademien der Wissenschaften in München und Wien, Reihe A, Regesten).

Vezi cele cinci volume din "REGESTEN der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches von 565-1453".

Franz **DÖLGER**, *Byzanz und die europäische Staatenwelt*, Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, 1964, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 387 p. (Unveränderter Nachdruck der 1. Auflage, Ettal, 1953). Franz **DÖLGER**, *Bulgarisches Zartum und byzantinisches Kaisertum*, în *Byzanz und die europäische Staatenwelt*, Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, 1964, Darmstadt, pp. 140-158.

Franz **DÖLGER** und Johannes **KARAYANNOPULOS**, *Byzantinische Urkundenlehre*, Erster Abschnitt **Die Kaiserurkunden**, von..., C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, München, 1968, 203 p.+ 85 pl. [Byzantinisches Handbuch im Rahmen des Handbuchs der Altertumswissenschaft, dritter Teil, erster Band, erster Abschnitt].

John Julius **NORWICH**, *Byzanz*, Aus dem Englischen von Esther Mattillde, Ulrike und Manfred Halbe, Verlagsbüro Neumeister-Taroni, Zürich, Econ Verlag, 1998, 3 volume.

Georg **OSTROGORSKI**, Geschichte des byzantinischen Staates, Verlag C.H. Beck, München, 1963, 569 p. G. **OSTROGORSKY**, Les débuts de la Querelle des images, în Mélanges Charles Diehl, vol. I, Paris, 1930, pp. 235-256.

Nicolae **IORGA**, vezi "Documente privitoare la Istoria Românilor", Colecția "Hurmuzaki", vol. XIV, *Documente grecești*, 1320-1716, București, 1915

Nicolae **IORGA**, *Istoria Bisericii Româneşti și a vieții religioase a românilor*, ediția a II-a, vol. I-II, București, Editura Ministerului de Culte, 1928, reprint, 1995, Edit. Gramar, Buc.

Nicolae **IORGA**, *L'Origine et la patrie première des Roumains*, *Réponse à une agression*, Bucarest, 1938, 38 p. Nicolae **IORGA**, *Études byzantines*, **I**, Bucarest, 1939, 344 p.

Nicolae IORGA, Bizant după Bizant, Editura Enciclopedică Română, București, 1972, 300 p.

Nicolae **IORGA**, *Istoria vieții bizantine*. **Imperiul și civilizația după izvoare**, Traducere de Maria HOLBAN, Editura Enciclopedică Română, București, 1974, 654 p.

Nicolae **IORGA**, *Chestiunea Dunării* (Istorie a Europei Răsăritene în legătură cu această chestie), Ediție îngrijită, studiu introductiv și indice de Victor SPINEI, Institutul European, 1998, 332 [Col. "Istorie și Diplomație", nr. 16].

Nicolae **IORGA**, *Sârbi*, *bulgari şi români în peninsula Balcanică în evul mediu*, în *Analele Academiei Române*, seria II, Tom XXXVIII, 1915-1916, Memoriile Secțiunii Istorice, cu 24 stampe, 4 portrete și 94 figuri în text, București, 1916, pp. 107-126.

Stelian **BREZEAN**U, "*Vlahī*" *şi "misieni*" *în sursele bizantine relative la începuturile statului Asăneştilor*, Terminologie etnică și ideologie politică, în vol. RĂSCOALA ȘI STATUL ASĂNEȘTILOR, Culegere de studii..., București, 1989, pp. 37 – 69.

Stelian BREZEANU, "IMPERATOR BULGARIAE ET VLACHIAE". În jurul genezei și semnificației termenului "VLACHIA" din titulatura lui Ioniță Asan, în Revista de Istorie, București, tom 33, nr. 4, București, 1980, pp. 651–674.

Stelian BREZEANU, *Romanitatea orientală în evul mediu*. De la cetățenii romani la națiunea medievală, Editura All Educational, București, 1999, 246 p.

Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Editura Albatros, București, 1981, 266 p.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> E. **BĂBUŞ, Bizanţul...**, Op. cit., p. 334.

# c. Cronologia imperială e x t i n s ă, 284-1453

# Împărați Romani<sup>371</sup>

Romanul păgân, adică politeist, convertit la Creștinism și care vorbea grecește, a devenit ROMEU!

- C. Aurelius Valerius Dioclețian (245-316 dec. 3)<sup>372</sup>, originar din Dalmația, împărat, August, (17 sept?), 17 sau 20 nov., în Nicomedia (azi Izmit, în Turcia, port la Marea Marmara), 284-305 mai 1, abdică tot în Nicomedia, trăind până la moarte în palatul său imens de la Spalato (Split), lângă Salonae, Dalmația.
- M. Aurelius Valerius Maximian, (250-310), originar din Sirmium, prieten al lui Diocletian, August, coîmpărat pentru Apus (probabil 1 martie sau 1 aprilie 286), sfârșitul anului 286-305 mai 1, abdică la Milano, revine în febr. 307-308 aprilie, în 310 se proclamă împărat în sudul Galiei, dar Constantin îl obligă să se sinucidă.

# În anul c. 288,

are loc întâlnirea dintre Dioclețian și Maximian la Milano, unde se încheie procesul transformării Imperiului Roman într-o monarhie absolută de origine divină. Cu această ocazie, la curtea imperială a fost introdus și ceremonialul persan al proschinezei.

## Instituirea primei Tetrarhii la data de 1 martie 293,

în urma reformei constituționale, care urmărea împărțirea responsabilității imperiale. Alături de cei doi auguști - Dioclețian și Maximian -, au mai fost numiți doi cezari:

F. Valerius Constantius I Chlorus, Cezar, adoptat de Maximian, în apus, 1 martie

**293 – 305** mai 1, apoi August

C. Galerius Valerius, Cezar, adoptat de Diocletian în răsărit, 1 martie

**293** – **305** mai 1, apoi August

\*Rebel sau uzurpator în Britania, M. Aurelius Mausaeus Carausius, 287-294 \*Rebel sau uzurpator în Britania, Allectus,

294-297

#### Reforma administrativă a Imperiului Roman, din anul 297

Imperiul a fost împărțit în 101 provincii, grupate în 12 diocese. Puterea militară a fost separată de puterea civilă, iar guvernatorii au fost numiți doar de împărat.

Reproduși cu unele corecturi și adăugiri, după: V. GRUMEL, Traité d'études byzantines. I., La Chronologie, Paris, 1958, pp. 355-359; precum și după S. B. DAŞKOV, Dicționar de împărați bizantini, traducere de Viorica și Dorin ONOFREI, Editura Enciclopedică, București, 1999, 508 p., passim.

<sup>372</sup> Cifrele din paranteză indică anii de viață ai monarhului respectiv, iar cele aldine, indică anii de domnie, guvernare sau co-regentă.

# A doua Tetrarhie, 1 mai 305

- F. Valerius Constantius I Chlorus, August, Apus, 1 mai 305 306 iulie 25
- C. Galerius Valerius, August, Răsărit, 1 mai 305 311, mai 5

Cezar, Flavius **Severus**, Apus, 1 mai 305 – 306 iulie 25, apoi August

Cezar, V. Maximinus Daia, Răsărit, 1 mai 305 – 309/310, apoi August

Flavius **Severus**, August, Apus, 25 iulie **306 – 307** oct. 28, detronat de Maxențiu

Cezar, V. Maximinus Daia, August, Răsărit, 309/310 – 313, vara

# 1. Dinastia Constantiniană, 306 – 378

- Sf. Constantin I cel Mare, cel întocmai cu Apostolii sau Flavius Valerius Constantinus (27. 02. 272? 22. 05. 337), fiul lui Constanțius I Chlorus și al Sf. Elena, 25 iulie 306 337 mai 22 (sau 306 324 sept 18). Severus devine August, dar armata îl proclamă împărat (=august) pe Constantin I cel Mare. În cele din urmă, Galerius, Augustul Răsăritului îl acceptă pe Constantin I, în prima fază ca Cezar în Apus.
- **Licinius**, Valerius Licinianus, 11 nov **308-311** mai 5, la Conferința imperială de la Carnuntum, din anul 308 este numit August al Apusului, în locul lui Maxențiu. Licinius trebuind să suporte războiul civil din Italia și contestarea din partea lui Maxențiu.
  - Maxențiu, Cezar (28 oct. 306 307. oct. 28), proclamat August de trupele militare din Italia (28 oct 307 312 oct. 28), Uzurpator. La data de 28 oct. 312, în urma bătăliei de la podul Milvius, aproape de Roma, Sf. Constantin cel Mare îl învinge pe Maxențiu.
  - C. Galerius Valerius, 1 mai 305 311 mai 5, rămâne August al Răsăritului.
    - Sf. Constantin I cel Mare, la Carnuntum este confirmat Cezar pentru Apus, 308 312

**Maximinus** Daia, la Carnuntum este confirmat Cezar pentru Răsărit, **308-313** \***Rebel** sau **Uzurpator**, **Alexandru**, în Africa, iunie 308 – 311

**Licinius**, transferat August al Răsăritului, 5 mai 311 – 324 18 sept., † 325

- Sf. Constantin I cel Mare, 312 337, unicul împărat al Apusului
- Sf. Constantin I cel Mare, 18 sept. 324 337 mai 22, unic Suveran al Imperiului Roman, autocrator sau avtocrator

# Continuarea în anul 330 a reformei administrative din anul 297

Sf. Constantin I cel Mare a continuat reformele constituționale ințiate de Dioclețian. Numărul provinciilor este ridicat de la 101, la 117, grupate în 14 diocese (înainte au fost 12) și patru prefecturi: Orient, Illyricum, Italia, Gallia.

Armata a fost împărțită în trupe de campanie – comitatenses – și trupe de graniță – limitanei. În contextul reformei administrative, Sf. Constantin I cel Mare, la 11 mai 330, conduce festivitățile de inaugurare a noii capitale imperiale, colonia Byzantion primind numele de Constantinopol, Noua Romă, din 1453, adică sub otomani, numindu-se Constantinya, iar

din anul 1930 a devenit Istanbul.

Înainte de această reformă, în anul **321**, împăratul a introdus **duminica** – dies solis – ca zi de odihnă în imperiu, **dies imperii**.

Fiii lui Constantin I cel Mare:

Constantin II, August pentru Apus, 9 sept. 337-340 mart. sau apr., împărat asociat Constanțius II, August pentru Orient, 9 sept. 337 – 361 nov. 3, împ. Asoc., de la data de 18 ian. 350 unicul Suveran al Imperiului Roman sau avtocrator

Constans I, August pentru Illyricum și din martie/aprilie 340, întregul Apus,

9 sept. **337 – 350** ian. 18, împ. asociat

\***Rebel, Magnentius**, 18 ian 350 – 353 aug. 10

\*Uzurpator, Julian Apostatul în Gallia, febr. 360 – 361 nov. 3

Iulian, Apostatul, August, 3 nov. 361 – 363 iunie 26

**Iovianus**, 27 iunie **363 – 364** febr. 16

Valentinian I, avtocrator, 26 febr. – 28 martie 364, suveran unic

Valentinian I, August, Apus, 28 mart. 364 – 375 nov. 17, împărat asociat

Valens, August, Răsărit, 28 mart. 364 – 378 aug. 9, împărat asociat

**Grațian**, August, 24 aug. **367**, împărat asociat, Apus, 17 nov. **375 – 383** aug. 25

**Valentinian II**, August, Apus, 22 nov. **375 – 392** mai 15, minor în prima fază, a guvernat efectiv înainte de 16 aug. sau sept. **384**, împărat asociat

# 2. Dinastia Teodosiană, 379-518<sup>373</sup>

**Teodosie I cel Mare**, **379 – 395**, în Orient, 19 ian. 379 – 394 sept. 6, împ. asociat; unic suveran 6 sept 394 – 395 ian. 17, avtocrator

\*Rebeli şi uzurpatori:

\*Maximus, Britania, toamna 382, Galia 25 aug. 383–388 aug. 28, recunoscut de Teodosie I și Valentinian II în 384

\*Flavius Victor, fiul lui Maximus, aug. 384 – 388 toamna

\***Eugenius**, Occident, 22 aug. 392 – 394 sept. 6

#### Divizarea definitivă a Imperiului Roman

395, ianuarie 15 sau 17, moare împăratul Teodosie I cel Mare, după care are loc împărțirea Imperiului Roman între cei doi fii ai săi: Arcadius, pars Orientis, cu capitala la Constantinopol și Honorius pars occidentis, cu capitala la Ravenna.

**Arcadius** (c. 377 – 408), 17 ian. **395 – 408** mai 1 †, împărat asociat al tatălui său Teodosie I, din 19 ian. 383

**Theodosius II, cel Tânăr**, (401 – 450), 1 mai **408 – 450** iulie 28 †, fiul lui Arcadius, August din 10 ian. 402 împărat împreună cu tatăl său. Fiind la vânătoare, pe 27 iulie a căzut de pe cal, iar a doua zi a murit.

Prescurtări privind desemnarea sursei puterii: **p. ad.** = prin adopțiune; **p.c.** = prin căsătorie; **p. uz.** = prin uzurpare; **fld** = fără legătură dinastică.

**Aelia Pulcheria** (399-453), sora mai mare a lui Teodosie II, căsătorită cu Marcian, Augustă din 414.

Athenaïs – Eudochia, căsătorită cu Teodosie II, 421, Augustă, 423-442, detronată pentru acuză nefondată de adulter, † la Ierusalim, 20 oct. 460, unde s-a retras în 442

p.c. **Marcian** (c.390-457), avtocrator, 25 aug. **450** – **457** ian. 26 †, otrăvit de Aspar, fiul lui Ardabur al Goților.

fld. **Leon I**, Makelles (c.400-474), 7 febr. **457 – 474** ian. 18 †

Leon II (c.467-473), fiul lui Zenon, nepotul lui Leon I, asociat la tron, minor,

18 ian. **474 – 474** sfârş. nov. † otrăvit de Zenon, tatăl său p.c. **Zenon**, (?-491), co împărat, 9 febr. **474 – 474** sfârş. nov. **Adriana**, fiica lui Leon II, căsăt. cu Zenon, Augustă din **459** 

**Zenon**, unic suveran, avtocrator, *prima oară*, sfârş. nov. 474 – 475 ian. 9

p. uz. **Basiliscus**, (?-477), 9 ian. **475 – 476** sfârş. lunii august. Zenon l-a lăsat să moară "fără vărsare de sânge, după cum i-a promis. Dus în cetatea Kukussos din Capadocia, a fost lăsat să moară de foame, împreună cu soția și copiii săi

**Zenon**, unic suveran sau avtocrator, *a doua oară*, sfârş. lunii august **476 – 491** april 9 † în urma unui acces de epilepsie. Conform unei versiuni târzii, Zenon, beat până la nesimțire a fost pus într-un sarcofag și înmormântat de viu, deși strigătele lui răzbăteau până afară.

# Împărați greci sau grecizați

p.c. **Anastasie I**, Dikoros (430-518), avtocrator, 11 april **491 – 518** iulie 10 † noaptea în timpul unei furtuni năpraznice, susținându-se că ar fi fost lovit de fulger

## 3. Dinastia Justiniană, 518 – 610

fld. **Justin I**, (c.450-527), 10 iulie **518 – 527** aug. 1 † de moarte naturală. **Justinian I cel Mare** (482-565), August, 1 august 526, de la 1 april 527, Imperator,

avtocrator 1 august **527 – 565** nov. 15

**Theodora**<sup>374</sup> (480-548), Augustă, din 1 august 526, împărăteasă consortă, 1 aug. 527-548 iulie 28<sup>375</sup> Biserica nu i-a uitat pe cei doi mari monarhi: "basilei iubitori de Hristos, Justinian și Theodora" sunt pomeniți în Sinaxar pe 14 noiembrie.

<sup>374</sup> Teodora a avut un caracter tenace şi un talent de guvernare celebru. În anul 532, în timpul răscoalei Nika (11-18 ian.) i-a salvat viața şi tronul lui Justinian I, când acesta voia să părăsească capitala, împărăteasa i-a spus: "Dacă vrei să fugi Cezare, fugi! Mijloacele se află în mâinile tale, corăbiile sunt gata, marea e deschisă. Eu, însă, rămân. Mie îmi place vorba veche cum că purpura este giulgiul (la sicriu, n.n.) cel mai bun" (Procopios din Cezareea [70, p. 324, cu schimbări]". Luat din S. B. DAŞKOV, Dicționar de împărați bizantini, Op.cit., p. 98.

<sup>&</sup>quot;Nimeni dintre istoricii care menționau imoralitatea Theodorei până la căsătorie (în special s-a distins Procopios, care comunică amănunte de-a dreptul neverosimile, v. [73] n-a putut consemna nici un exemplu de purtare imorală a ei după acest eveniment. Dimpotrivă, ea acorda adesea ajutor femeilor ajunse la ananghie, îi pedepsea cu asprime pe corupători. În mare măsură, datorită ei au apărut în Bizanț legi neobișnuite, să zicem, pentru evul mediu occidental, care apărau drepturile femeilor, de exemplu, privind posibilitatea unei femei de a moșteni avere, sau divorțurile, și legi care-i pedepseau pe seducători. Jefuitorii de cinste și răpitorii de castitate erau puși pe aceeași treptă cu criminalii. Casele de toleranță din capitală au fost închise, patronii lor – izgoniți, iar prostituatelor li s-a oferit posibilitatea de a trăi într-o mănăstire destinată special pentru ,îndreptarea și pocăința lor." Text luat tot din S. B. DAŞKOV, Dicționar de împărati bizantini, Op.cit., p. 99.

**Justin II**, (? - 578), 15 nov. **565 – 578** oct 5, a adormit în Domnul.

co-regenți: Sophia (î. 530-d.600, nepoata Theodorei, augustă,

565-580), din nov. 573-580 nov. detronată de Tiberios

p.a. **Tiberius I**, (? - 582), fiul adoptiv al lui Justin II, Cezar, 7 dec. 574, August, din 26 sept. 578, apoi avtocrator

**Tiberius I**, (sau **II**), tracul, (?-582), avtocrator, 6 oct. **580 – 582** aug. 14, s-a otrăvit cu pomușoare

Cezari: p.a. **Mauricius**, din 5 august 582, logodit cu o fiică a lui Tiberius I

p.a. **Gherman**, din 5 august 582, logodit cu o altă fiică a lui Tiberius I

**Mauricius** (539-602), avtocrator, 5 aug. **582** – **602** nov. 23, ucis de Phocas în Calcedon pe cheiul lui Eutropius, după ce, mai întâi a trebuit să asiste la uciderea fiilor săi, căpăţânile lor fiind expuse în Hipodromul din Polis.

co-regent: **Teodosius** (585-602 sau 607), minor, fiul mai mare al lui Mauricius, din 25 martie 590, care a scăpat de măcelul lui Phocas, fugind la perși.

p.uz. Phocas (?-610), uzurpator, avtocrator, 23 nov. 602 – 610 oct. 5 † i s-a retezat mâna dreaptă și i s-a tăiat capul. Trupul a fost ars în piața unde erau arși criminalii: Forum Taurii. Înainte ca Heraklios I să fi ocupat Palatul sacru, Phocas a dispus ca vistieria Statului să fie scufundată în mare.

#### 4. Dinastia Heracliană, 610-717

p.uz. **Heraklios I** (575-641), primul avtocrator, care din anul **629** a adoptat titlul de "**Basileus"**(=imperator), după victoria acestuia împotriva perșilor (628) și după tratatul de pace bizantino-persan, din iunie 629; Imperator, 5 oct. **610** – **641** febr. 11 † de hidropizie.

Vistieria Statului fiind goală, pentru a-și pune la adăpost soția și copiii, Heraklios I a poruncit lui Isac Exarhul Ravennei, să jefuiască vistieria papală și să o trimită la Constantinopol, cu atât mai mult, cu cât noului papă Severin, Romanul, 28.V.640-2.VIII.640, nu i s-a confirmat alegerea și n-a fost recunoscut de împărat. În această conjunctură, urmașul lui Severin, Ioan IV, Dalmatul, 24.XII.640-12.X.642, și datorită jefuirii tezaurului papal, a început să condamne pe față monotelismul, agreat la Curtea din Polis. Înainte, acțiunea de combatere a monotelismului, papii o făceau în mod estompat, din considerente față de bazileu.

co-regenți: **Heraklios** noul Constantin, fiul lui Heraklios I cu prima soție Eudochia, din 22 ian 613

**Heraklios** Heraklonas (fiul Martinei, a doua soție, a lui Heraklios I, din anul 612), din 638

**Constantin III** (Heraklios Noul) (612-641), fiul lui Heraklios I şi Eudochia, basileus, **641** febr. 11 – 24 mai

co-regenți, împărați asociați la tron:

împ. văduvă Martina și Heraklios Heraklonas, 641 febr. 11-24 mai

**Heraklios II** Heraklios Heraklonas, (626-?), fiul valid al lui Heraklios I şi al Martinei, basilevs, **641** mai 25 – 8 nov.

împărați asociați: **Martina**, 641 mai 25 – 8 nov.

Constans, din sept. 641

David, din sept. 641

**Constans II** Pogonatul-Bărbosul, era realmente bărbos (631-668), fiul lui Constantin III, basilevs, 9 nov. **641 – 668** sept.

co-regenți: **Constantin IV**, numit între 5 și 26 april 654 , prob. de Sf. Paști, 13 aprilie.

Heraklios și Tiberius, numiți între 26 april și 9 aug. 659

Constantin IV Pogonatul-Bărbosul, doar poreclă (652-685), fiul lui Constans II,

basilevs, sept. **668** – **685** încep. lunii sept.

co-regenți: Heraklios și Tiberius, 681 sept. 16/dec. 23

Justinian II, 681 sept.16/dec. 23, încoronat 685

- **Justinian II**, Rhinotmetos (669-711), fiul lui Constantin IV, basilevs, *prima oară*, sept. **685 695** sfârșitul anului, uzurpatorul Leontios a poruncit să i se taie nasul, după care a fost exilat în Crimeea.
- p.uz. **Leontios** (?-705/706), uzurpator, basilevs, sfârşitul anului **695 698** sfârş. Anului, detronat de Tiberius III, i s-a tăiat nasul și a fost trimis de canon la mănăstire.
- p.uz. **Tiberius III**, Apsimar (?-705/706), uzurpator, basilevs, finea anului **698 705** spre mijlocul anului, executat din ordinul lui Justinian II, împreună cu Leontios, la Kynegion.
- Justinian II, Rhinotmetos, basilevs, *a doua oară*, mijlocul anului 705 711 dec. 7/11 c., redobândind tronul cu ajutorul militar al lui Tervel, fiul hanului bulgar Asparuh, căruia i-a dat titlul de Cezar, fiind singurul barbar păgân care a primit acest titlu imperial.

Pe Patriarhul Calinic I l-a orbit și l-a exilat la Roma. Pe Leontios și Tiberius III i-a batjocorit în mod cumplit, câteva luni, după care a poruncit să fie decapitați în "Piața câinilor", din Polis. El însuși a sfârșit prin a fi detronat și decapitat de uzurpatorul Philippikos (Bardanes) la 7/11 dec. 711. <sup>376</sup> Capul său a fost purtat în vârful unei sulițe prin capitală, apoi trimis la Ravenna și la Roma. Tiberius, fiul minor al lui Justinian II a fost înjunghiat de oamenii lui Philippikos.

p.uz. **Philippikos** (Bardanes), (?-?) basilevs, uzurpator, c. 11 dec. **711** – **713** iun. 3, beat, luat din pat de scutierul temei Opsikion, care a declanșat răscoala "verzilor", dus in Hippodrom, unde în sala prasinilor a fost orbit și detronat.

-

în timpul domniei lui Justinian II, Papa Ioan VII, Grecul, 1 III 705 – 18 X 707, a semnat şi sancţionat deciziile Sinodului quinisext, din anul 691-692, iar Papa Constantin, Sirianul, 25 III 708 – 9 IV 715, a plecat la Constantinopol, unde a petrecut toamna şi iarna anului 710. A fost ultimul Papă care a vizitat capitala imperială, fiind întâmpinat şi tratat în mod solemn de Justinian II, care i-a sărutat picioarele. Următorul Papă, care a vizitat a Doua Romă, adică Constantinopolul, a fost Paul al VI-lea, în anul 1967, adică după 1257 de ani.

- p.uz. **Anastasios II**, (Artemios), (?-719), basilevs, uzurpator, 4 iunie **713 716** martie, a renunțat în favoarea uzurpatorului Teodosios III, care i-a promis că-i cruță viața, dacă se călugărește. În anul 719 un grup de nobili din thema Helladei au încercat să-l readucă la tron. Leon III l-a prins la Heracleea Traciei, l-a decapitat la Kynegion, iar căpățâna i-a fost purtată în suliță la Hippodrom.
- p.uz. Theodosios III, uzurpator, basilevs, (? d.754?), vara anului 715 716 apr. 18, respectiv 717, martie 25, renunță la tron, se călugărește la Efes, împreună cu fiul său, care a devenit mitropolit, ducând amândoi o viață de sfinți. Theodosios III era un om de rând, perceptor al impozitelor din Mysia (Moesia), provincie în care s-a produs răscoala, în vara anului 714, și care l-a proclamat împărat. Theodosios III s-a ascuns de ei în munți, dar răsculații l-au găsit, l-au prins și l-au dus la Constantinopol, unde a ajuns prin martie 715.

## 5. Dinastia Siriană, Iscuniană sau Isauriană, 713 – 820

p.uz. **Leon III** Sirianul, Isaurianul, Isaurianul, basilevs, uzurpator (675/685-741), aclamat ca împărat la Amorion, 18 apr. **716**, preia puterea și încoronat la 25 martie **717** – **741** iunie18 †. El a declanșat apariția și mișcarea iconoclasmului.

co-regent: **Constantin V** Copronimul, fiul lui Leon III, din 31 martie 720

Constantin V Copronimul, Caballinos, basilevs, avtocrator, (718-775), 19 iunie **741** – **775** sept. 14/23; s-a îmbolnăvit în Tracia, murind pe corabie, în drum spre Polis; anii 742-743 petrecuți în afara capitalei; iconoclast înverșunat;

co-regent: **Leon IV**, fiul mai mare, din 17 mai 750

\*Rebel, **Artavasdos, Antiîmpărat**, iulie 741-742 nov. 2, prins și orbit, împreună cu fiii săi.

Leon IV, Hazarul, (750-780), basilevs, 24 sept. 775 – 780 sept. 8 †; iubea pietrele prețioase, motiv pentru care, fără știrea Patriarhului, a sustras diadema – coroana- imperială de la Sf. Sophia, unde se păstra din pietate pentru simbolul imperial și pentru ceremonialul încoronării, spre a admira pietrele și podoabele acesteia; din acest motiv se susține că s-ar fi îmbolnăvit de moarte, pentru că "nelegiutul" ar fi profanat coroana? Se pare că ar fi fost otrăvit, din porunca Irinei, pe care o alungase din palat?

co-regent: **Constantin VI**, din 24 aprilie 776, fiul lui Leon IV și al împărătesei Irina.

**Constantin VI** (771-d. 797), 9 sept. **780 – 790** primăvara, minor

regentă: Irina, 9 sept. 780 – 790 primăvara, apoi avtocrator

Irina (752-803), august, din anul 769, basilevs, 790 primăvara – decembrie<sup>377</sup>

Constantin VI, dec. 790 – 797 aug. 15, arestat în Galata, unde s-a ascuns din fața gărzii imperiale, detronat de Irina, orbit din porunca acesteia în sala de porfiră a palatului, în care se născuse, cu domiciliu forțat în unul din palatele din capitală, unde a mai trăit câțiva ani.

co-regent: **Irina**, dec. 790 – 797 aug. 15, apoi avtocrator

- p.uz. **Irina**, 15 aug. avtocrator, basilevs, uzurpatoare, **797-802** oct. 31, detronată de Nikifor I, apoi exilată pe insula Principilor, apoi pe insula Lesbos, † 9 aug. 803
- p.uz. Nikifor I, Genikos, Logofătul, (c. 760-811), arab, basilevs, uzurpator, 1 nov. 802 811 iulie 25, după ce a cucerit și incendiat Pliska, capitala bulgarilor păgâni, a fost prins de aceștia la Vârbiški, apoi decapitat din ordinul hanului barbar, Krum al Bulgarilor (c.803-814), care a poruncit ca din craniul lui Nikifor I, să i se facă o cupă prețioasă, de băut vin, montată în argint.

împărat asociat: **Stavrakios**, încoronat în decembrie 803

- **Stavrakios**, (?-812), fiul lui Nikifor I, basilevs, 26 iulie **811** 2 oct., detronat de Mihail I, care i-a îngăduit să rămână în capitală, unde a și murit la 11 ianuarie 812, în împrejurări misterioase
- **Procopia**, sora lui Stavrakios, după 2 oct. **811**, doar în faza de tranziție a puterii imperiale, soțului ei,
- Mihail I Rangabe, (?-844), soțul Procopiei și curopalat, basilevs, 2 oct. 811 813 iulie 10, sub presiunea demnitarilor de la Curte, după ce a pierdut războiul cu bulgarii lui Krum, a abdicat în favoarea strategului themei Anatolikon, Leon Armeanul, după care a fost călugărit de canon, murind în anul 844

co-regent: Theofilakt, declarat împărat asociat, de tatăl său, Mihail I, la 25 dec. 811, dar neîncoronat. Acesta, și fratele său Niketas (viitorul Patriarh Ecumenic Ignatie cel Mare [847-858 și 867-877]), au fost apoi castrați de Mihail II, după 25 decembrie 820

p.uz. Leon V Armeanul, (?-820), basilevs, uzurpator, 10 iulie 813 – 820 dec. 24/25, la slujba din noaptea Crăciunului, de la capela imperială, uzurpatorul Mihail II Traulos, împreună cu partizanii săi au pătruns ca și coriști în palat, atacându-l pe basileu în biserică, în timp ce stătea pe tron. Acesta s-a refugiat în altar, de unde para loviturile barbarilor cu obiecte sfinte. Complotiștii fiind mulți la număr, l-au tăiat pe împărat în bucăți. Fiii lui Leon V, ca și cei ai lui Mihail I au fost apoi castrați.

#### 6. Dinastia Amoriană sau Phrygiană, 820-867

p.uz. **Mihail II** Traulos, Gângavul (?-829), basilevs, uzurpator, 24/25 dec. **820-829** oct. 2 † co-regent: **Teofil**, fiul lui Mihail II (c. 812-842),

12 mai 821-829 oct. 2

**Teofil**, 2 oct. **829 – 842** ian. 20 † În timpul domniei lui Teofil, prin anul 838, Constantinopolul a fost vizitat de solii "rossilor", adică a rușilor. De aici, ei au plecat spre **Ingelheim**, unde se afla Curtea împăratului apusean Ludovic cel Pios (814-840).

 $<sup>^{377}</sup>$  Nu este nici o greșeală, Irina se intitula basilevs, nu basilissa, adică «împărat», nu « împărăteasă »!

**Theodora** (?-d.867), văduva lui Teofil, Regentă, 21 ian. **842 – 856** martie 15, pentru fiul ei minor, Mihail III (840-867).

Mihail III Bețivul, 21 ian. 842 – 867 sept. 23, din care în minorat, sub regența mamei sale, până la 15 martie 856. Asasinat de Vasile I și acoliții acestuia, după o beție în palatul Sf. Mamas, din afara capitalei. Asasinii au intrat în dormitorul basileului, i-au retezat ambele brațe, după care l-au înjunghiat și înfășurat într-o pătură de la cal, fiind înmormântat a doua zi, fără solemnitate, în afara capitalei, pe malul Bosforului.

co-regenți: Bardas, cezar, 862 – 866 mai, unchiul basileului, asasinat de Symbatios ginerele său, cooptat de partida lui Vasile I.

Vasile I (813/836-886), întâi magistru (funcționar), apoi cezar, 26 mai 866-867 sept. 23, apoi uzurpator, avtocrator. În anul 865, Mihail III i-a propus lui Vasile I pe amanta sa ca soție, Eudochia Ingerina. Vasile I a divorțat de prima soție și s-a căsătorit cu Evdochia Ingerina. Mihail III a continuat să trăiască cu Evdochia Ingerina, fără sfială, și după căsătoria acesteia, cu Vasile I. Acesta din urmă a împărțit patul cu Thekla, una din surorile basileului Mihail III, căci două erau călugărițe.

#### 7. Dinastia Macedoneană, 867-1081

p.uz. Vasile I, 23 sept. 867 – 886 aug. 29 †, avtocrator, uzurpator de condiție modestă, originar, dintr-o familie săracă, de coloniști armeni, de lângă Adrianopol, începându-și cariera imperială ca și grăjdar al funcționarului imperial Theophilos, care l-a și introdus la palatul imperial, unde a intrat în grațiile lui Mihail III.

Vasile I a murit în urma unui accident la vânătoare. Un cerb l-a luat pe împărat în coarne, agățându-l de curea, l-a târât multă vreme prin pădure, producându-i sângerări interne. Constantin Porphyrogenetul scrie că Vasile I a murit de o "scurgere a stomacului". 378

co-regenți: Constantin, 869-879 sept. 3 †, fiul lui Vasile I, cu prima soție; Leon VI (866-912), fiul lui Vasile I?, cezar, din 870 Alexandru (?-913), fiul lui Vasile I, cezar, curând după

23 nov. 871-886 aug. 29

**Leon VI** Filozoful sau Înțeleptul [fiul lui Vasile I], în realitate, fiul nelegitim al lui Mihail III, cu Evdochia Ingerina, 30 aug. **886 – 912** mai 11, căsătorit de patru ori, care va declanșa disputa tetragamică. A murit la 11 mai 912, de o boală a stomacului.

co-regenți: **Alexandru**, fratele lui Leon VI, 29 aug. 871-912 mai 11 **Constantin VII** (905-959), fiul lui Leon VI, 9 iunie 911- 912 mai 11

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> S. B. **DAŞKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, Op.cit., p. 215.

Alexandru, basilevs, avtocrator, 11 mai 912 – 913 iunie 6. Şi-a alungat soția, s-a căsătorit cu una din amantele sale, iar după ce a devenit impotent a venerat zeița Venus, activând și cinstind zodiacul de la Hippodrom. Din nas și din organele sexuale a început să-i curgă sânge, murind pe 6 iunie 913.

Constantin VII, prima oară, 7 iunie 913 – 919 dec. 17, minor, sub regență;

**Nicolae I** Misticul Patriarh Ecumenic(901-907 și 912-925), în prima fază, șeful regenței pentru Constantin VII, 6 iunie **913 - 914** febr.

Maica Zoe Carbonopsima, a patra soție a lui Leon VI, din aprile 906, Augustă, din apr. 906, mama lui Constantin VII, Regentă, febr. 914 – 919 martie 24. În toamna anului 919 a încercat să-l otrăvească pe Roman I, dar complotul eșuând, a fost îndepărtată, tunsă în monahism, pentru a doua oară (prima călugărie făcându-o în anul 914, de Nicolae I Misticul) și trimisă în exil, de unde n-a mai revenit.

p.uz. Roman I, Lecapenos, basilevs, uzurpator, 11 dec. 919 – 944 dec. 16, ridicat din pat, dus în insula Prinților și călugărit cu forța de fiii săi cezari, Ștefan și Constantin. Acolo a trăit până la 15 iunie 948, fiind înmormântat la Mănăstirea Myrelaion, unde odihnesc și osemintele împăratului Mauriciu † 602. Lecapenizii Ștefan și Constantin, la 27 ian 945 au fost și ei detronați de Constantin VII și călugăriți cu forța, alungați de la palat și exilați. Un alt fiu al lui Roman I a fost Theophilact, devenit cu mult efort al basileului, Patriarh Ecumenic (933-956) era pasionat doar de cai, nu de problemele bisericești.

co-regenți: **Constantin VII**, 11/12 dec. 919 – 944 dec. 16 **Christophoros**, 20 mai 921 – 931 aug. **Ștefan**, 25 dec. 924 – 945 ian. 27 **Constantin**, 25 dec. 924 – 945 ian. 27

Constantin VII, a doua oară, avtocrator, 16 dec. 944 – 959 nov. 9/15/19, aflându-se la Olimp, la Măn. din Cizic, a fost otrăvit de fiul său Roman II, pe care tatăl său l-a iubit în mod deosebit, purtându-i de grijă și ocupându-se de el.

co-regenți: **Ștefan**, 16 dec. 944 – 945 ian. 27 **Constantin**, 16 dec. 944 – 945 ian. 27

**Roman II** (939-963), cel mai târziu 945 – 959 nov. 9/15/19

Roman II, 9/15/19 nov. 959 – 963 martie 15. În primăvara anului 963 s-a îmbolnăvit și a murit. Se presupune că ar fi murit fie din cauza suprasolicitării sexuale a corpului, pentru că ducea o viață ușuratică, fie că ar fi fost otrăvit de soția lui. Fiica lui Ana a devenit soția cneazului de Kiev, Sf. Vladimir (980-1015).

co-regenți: Vasile II, Bulgaroctonul, 22 aprilie 960-963 martie 15

Constantin VIII, 961-963 martie 15

Vasile II (958-1025), Bulgaroctonul, basilevs, 16 martie 963 - august 16 co-regent: Constantin VIII, basilevs, (960-1028), 16 martie 963 - august 16

**Theophano** (după 940-?), văduva lui Roman II, augustă, **Regentă** pentru fiii ei minori Vasile II și Constantin VIII, 16 martie **963** - august 16

p.uz. **Nikephor II** Phokas (912-969), basilevs, uzurpator, aclamat pe 3 iulie, preia puterea la 16 august **963-969** dec. 10. **Curia Romană începe acțiunile de** "translatio imperii", pentru Imperiul Apusean.

Astfel, Nikephor II a fost primul basilevs, pe care Curia nu l-a mai numit împărat al romanilor, ci "împărat al grecilor". Germenii schismei din 1054 încep să înmugurească.

Augusta Theophano, văduva lui Roman II a conspirat contra lui Nikiphor II, în noaptea de 10 spre 11 dec. 969, pentru că acesta intenționa să-i castreze pe fiii acesteia, Vasile II și Constantin VIII. Doi soldați ascunși de Theophano, în apartamentul ei din palatul imperial, cu un coș, au urcat soldați și pe Ioan Tzimiskes în palatul imperial, care au intrat în dormitorul lui Nikephor II, batjocorindu-l la început, apoi decapitându-l. Pe loc, soldații au ținut sfat, proclamându-l pe Ioan Tzimiskes împărat. Frații Vasile II și Constantin VIII au rămas cezari co-regenți.

co-regenți: Vasile II, 3 iulie/16 aug. 963-969 dec. 10/11

Constantin VIII, 3 iulie/16 aug. 963-969 dec. 10/11

p.uz. Ioan I Tzimiskes (925-976), basilevs, uzurpator, 11 dec. 969 – 976 ian. 10 †. În timpul domniei lui Ioan I, în anul 974, Antipapa Bonifaciu VII [Romanul, Francone,? VI -? VII 974, prima oară,? VIII 984 -? VII 985, a doua oară] a fugit de la Roma, la Constantinopol, luând cu sine și întreaga vistierie papală. Ioan I a murit otrăvit, cu un preparat cu efect lent.

co-regenti: **Vasile II**, 10/11 dec. 969 – 976 ian. 10/11

**Constantin VIII**, 10/11 dec. 969 – 976 ian. 10/11

\*Rebel: **Bardas** Phokas, 971

Vasile II Bulgaroctonul și Constantin VIII, avtocratori, împărați asociați, 10/11 ian. 976-1025 dec. 15. În anul 1204, latinii, după ce au cucerit Constantinopolul, au scos osemintele lui Vasile II din mormânt († 15 dec. 1025) și le-au pângărit. În anul 1261, soldații lui Mihail VIII Paleologul au descoperit osemintele lui Vasile II, batjocorite de latini, într-o biserică din Constantinopol, pe jumătate năruită, scheletul având în mâini un cimpoi, cu fluierul acestuia băgat adânc între maxilarele uscate.

\*Rebel: Bardas Phokas, 15aug. 987-989

Constantin VIII, avtocrator, 16 dec. 1025 – 1028 nov. 11. Neavând urmaș la tron, și-a căsătorit în pripă fiica sa Zoe (de 50 de ani, care mai fusese o dată căsătorită), cu senatorul Romanos Argyros, 60 de ani. La început Roman n-a acceptat nici tronul nici căsătoria cu Zoe, pentru că era deja căsătorit, dar Constantin VIII l-a amenințat cu orbirea. Soția lui Roman III a cedat, acceptând divorțul și călugărindu-se. A doua sau a treia zi după nuntă, Constantin VIII a și murit de bătrînete – 68 de ani.

p.c. Roman III, Argyros (968-1034), basilevs, avtocrator, 12 nov. 1028 – 1034 apr. 11/12 †. A fost otrăvit, cu o otravă cu acțiune lentă, administrată de servitor, cu știrea împărătesei Zoe și a amantului acesteia, Mihail Paphlagonianul, fratele eunucului influent de la Curte, Ioan. Din când în când, Mihai îl mai frictiona pe picioare și pe Roman III, care suferea

de podagră. În ultima fază, Roman III a fost înecat în baie, în mod violent. Patriarhul Alexios Studitul (1025-1043), chemat la palat de împărăteasa Zoe, a cerut explicații, privitoare la moartea și semnele de violență de pe cadavrul lui Roman II, dar a fost liniștit cu 50 de "litre" de aur.

p.c. Mihail IV, din Paphlagonia (1005-1041), avtocrator, 11/12 apr. 1034 – 1041 dec. 10.

Zoe s-a căsătorit cu Mihail IV, imediat după uciderea lui Roman III.

Au sărbătorit nunta, în timp ce Roman III zăcea încă neînmormântat.

Basileul avea trei frați eunuci, foarte lacomi, care erau de mult timp în seviciul Curții: Ioan, Constantin, Gheorghe; al patrulea frate, Nicetas era necastrat și a fost strategul Antiohiei, dar murise înainte de 1034.

Mihail IV suferea de epilepsie, încă din copilărie, la care, cu înaintarea în vârstă s-a adăugat și hidropizia. Cu puțin timp înainte de moarte, Mihail IV s-a călugărit. Avea o stimă deosebită față de asceți.

p.ad. **Mihail V**, Kalaphates (?-?), nepotul de soră al lui Mihail IV, adoptat de împărăteasa Zoe, basilevs, 10 dec. 1041 – 1042 april 21. La încoronare a lesinat, sub povara veșmintelor imperiale grele. Avea un caracter rău, pe Zoe a detronat-o, pe data de 19 aprilie 1042, trimitându-o pe insula Principilor, unde a fost tunsă cu forța în monahism. Detronarea măicutei Zoe și stilul de guvernare tiranic a lui Mihail V, la care adăugăm lipsa de caracter al acestuia, a provocat o răscoală în capitală, pe care Mihail Psellos a calificat-o a doua, ca amploare, după răscoala Nika, din anul 532. Patriarhul Alexios Studitul a cerut Senatului detronarea lui Mihail V, încoronându-o pe Theodora ca împărăteasă, adusă de la mănăstire, cu o zi înainte de înapoierea lui Zoe, pe 20 aprilie 1042. Răsculatii au aclamat-o ca împărăteasă pe măicuta Theodora, sora lui Zoe, porfirogenete, fiicele basileului Constantin VIII. Împăratul și nobilisimul Constantin, fratele acestuia au fugit din palatul sacru, refugiindu-se în Mănăstirea Studion. Adăpostindu-se în altarul bisericii, au fost amândoi târâti în stradă și orbiti, din ordinul Theodorei. După 12 iunie, Constantin IX Monomahul l-a exilat pe Mihail V pe insula Chios. Anul morții lui Mihail V, nu-l cunoaștem.

Maica Zoe (978-1050), augustă din 1028, avtocrator, 21 apr. — 1042 — iun. 12, † 1050, împărțind înainte de moarte mari sume de bani săracilor. Psellos scrie că Zoe era o bună cercetătoare în probleme de cosmetică, apartamentul ei dând mai degrabă impresia unui laborator, nu al unei locuințe imperiale. O altă preocupare permanentă a împărătesei era "împreunarea trupească", scrie Psellos.

co-regentă: Maica **Theodora**, augustă, 21 apr. – **1042** – iun. 12

p.c. Constantin IX Monomahul (1000-1055), avtocrator, basilevs, 12 iunie 1042 – 1055 ian. 7 sau 11. La 12 iunie 1042, Zoe de 64 de ani, renunță la călugărie și se căsătorește a treia oară cu Constantin Monomahul de 42 de ani, care și el mai fusese o dată căsătorit, pe care-l face avtocrator. Mai fusese căsătorită cu Roman III și Mihail IV.

Curând după căsătorie, Constantin IX și-a introdus amanta, Maria Skleraina, la palat, dar bătrâna Zoe n-a protestat. Poporul îngrijorat de soarta basiliselor legitime, măicuțele Zoe și Theodora, era revoltat din cauza Mariei și era gata să se răscoale, adunându-se în fața Palatului Sacru sau Imperial, unde striga: "N-o vrem pe Skleraina împărăteasă, să nu moară din cauza ei măicuțele noastre, porfirogenetele Zoe și Theodora!". Poporul nu s-a îndepărtat de la palat, decât atunci când cele două maici porfirogenete au apărut nevătămate la balcon.<sup>379</sup> Constantin IX a murit de podagră, la 7 sau 11 ian. 1055.

\*Rebeli: Gheorghe **Maniakes**, 1043 - oct. 1045, Dyrrachion, Durazzo, Durrës, Albania

**Ștefan** Sebastophoros, după oct. 1045, preajma Thesalonicului **Leon** Tornikios, sept. 1047, la Adrianopol s-a proclamat antibasilevs

Maica Theodora (?-1056), augustă (1028-1030 și 1042-1050), avtocrator, basilisă, 7 sau 11 ian. 1055 – 1056 aug. 21. A fost ultima reprezentantă a dinastiei Macedonene. Patriarhul Mihail I Cerularie (1043-1058) și liderul militarilor Isaac Comnenul, viitorul împărat (1057-1059), erau în conflict permanent cu Maica Basilisă, sau Avtocratoare. Pe Comnen, Theodora l-a și destituit. Puterea reală în Stat, o deținea Leon Paraspondylos, șeful administrației capitalei. La 31 aug. 1056, Maica Theodora a murit fără urmași, lăsând imperiul în mâinile slabe ale lui Mihail Stratiotikos, marioneta lui Leon Paraspondylos. Theodora era o femeie chibzuită, avară și de o înaltă moralitate, detestând desfrâul. Era opusul sorei ei Zoe, dar talent de guvernare și administrare a Imperiului nu aveau amândouă surorile.

Mihail VI Stratiotikos și Bătrânul (?-1059), avtocrator, basilevs, 21 aug. 1056 – 1057 aug. 31, abdică la cererea lui Mihail I Cerularie și se călugărește, locuind ca un cetățean privat în palatul său din capitală. Înainte de abdicare, încă pe data de 8 iunie 1057, în Paphlagonia, aproape de Sinope, armata și o parte dintre strategi (generali) l-au aclamat basilevs pe Isaac I Comnenul. La 20 august, lângă Niceea, nu departe de Hades, trupele lui Isaac I Comnenul au învins trupele guvernamentale ale lui Mihail VI, pe jumătate nebun. În fața delegației Patriarhului, adică a mitropoliților, care-i cereau paretisis, și-a descălțat încălțările roșii – campagia – în semn de abdicare.

p.uz. Isaac I Comnenul (c.1007-1061), avtocrator, uzurpator, 8 iunie aclamat și încoronat la 1 sept. 1057 – 1059 dec. 25. La sfârșitul anului 1059, Isaac I a răcit la vânătoare și, având impresia că va muri, sub influența vicleanului Psellos, a cerut să fie călugărit, după cum procedau mulți basilei înainte de moarte, tunderea în monahism însemnând renunțarea la viața lumească, deci și la tron. Isaac I s-a făcut sănătos și a încercat să preia puterea, dar n-a mai fost posibil, pentru că și colaboratorii lui doreau

\_

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> S. B. **DAŞKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, Op.cit., p. 284.

să scape de el. Psellos, după ce l-a convins pe Isaac I să se călugărească, l-a chemat în secret pe fostul cezar Constantin Ducas, care se afla la Edessa, care a și revenit în capitală. Psellos i-a convins pe senatori să-l aleagă pe Ducas împărat, fără să mai aștepte moartea lui Isaac I, care, după 25 dec. a intrat în Mănăstirea sa de metanie, la Studion, unde a și murit la 31 mai 1060 sau 1061.

Constantin X Ducas (c. 1006-1067), avtocrator, basilevs, 25 dec. 1059-1067 mai 21/23 †.

Domnia lui Constantin X a fost o creație a vicleanului cronicar, diplomat, savant și dascăl Psellos. După încoronare însă, Constantin X n-a mai vrut să continue linia politică a lui Psellos. Obiectivul principal al basileului era activitatea judiciară. Fiind un om cult, Constantin X ar fi dorit mai degrabă o carieră intelectuală, decât putere imperială. A murit la Constantinopol, pe data de 21/23 mai 1067.

co-regent: Mihail VII Ducas, c. 1060-1067 mai 21/23

**Eudokia** Dukaina Makrembolitissa, nepoata după mamă a Patriarhului Mihail I Cerularie (c.1028-c.1096), augustă, regentă, soția lui Constantin X, 21/23 mai **1067** dec. 31

co-regenți, fiii Eudokiei și ai lui Constantin X, în același timp: **Mihail VII**, **Andronikos**, **Constantin** DUCAS, 21/23 mai 1067 dec. 31

p.c. Roman IV, Diogenes (1039-1072), fiul lui Constantin Diogenes, avtocrator, 1 ian. 1068 – 1071 oct. 24, † la 4 aug. 1072 sau 1073. Un împărat sfânt. Prin intermediul Patriarhului Ioan VIII Xifilin, generalii armatei au convins-o pe împărăteasă să se căsătorească, peste voia lui Psellos, care nu dorea un nou avtocrator, de teamă să nu-și piardă el influența la Curte. Eudokia l-a ales pe exilatul Roman Diogene, de a cărui frumusețe era fascinată încă de pe timpul complotului acestuia, după moartea lui Constantin X, fiind condamnat la moarte. După o întrevedere cu basilisa, aceasta fascinată de frumusețea lui, i-a schimbat pedeapsa capitală, cu trimiterea în exil, în Capadocia, de unde se trăgea. Roman Diogenes a fost chemat la Curte, unde, împărăteasa văduvă și-a anunțat intenția în ultimul moment, punând Senatul, pe Psellos și pe cezarul Ioan Duca în fața faptului împlinit. Pe 31 decembrie s-a căsătorit cu Roman Diogenes și pe 1 ianuarie, acesta a fost încoronat basilevs, jurând că va urmări interesele copiilor minori ai lui Constantin X. În cursul luptei de la Mantzikert, din Armenia, împăratul a fost boicotat de cezarul Andronikos, de Iosif Tarchaniotes, dezinformat de Nikephor Basilakes etc., acțiunea militară a romeilor încheindu-se cu un eșec, Roman IV a fost făcut prizonier de sultanul selgiucid Alp-Arslan. În această situație, Senatul, sub influența lui Psellos l-a declarat pe Roman IV abdicat, pentru a nu fi obligați să plătească sultanului 100.000 de galbeni, pentru răscumpărarea lui Roman IV. În drum spre capitală, Roman IV a fost orbit, cu un țăruș gros de la cort. De patru ori i s-a împlântat fierul roșu în ochi. Fața lui s-a umflat în mod înfiorător, probabil din cauza septicemiei, la 4 august 1072 sau 1073 murind pe insula Prote. *Un împărat sfânt*. 380

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> S. B. **DAŞKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, Op.cit., p. 301.

Eudokia Dukaina Makrembolitissa, augustă, regentă, 26 aug. 1071 oct. 24. După ce Roman IV a fost făcut prizonier la selgiucizi, Eudokia a devenit din nou regentă. Pentru că a refuzat să recunoască detronarea lui Roman IV a pierdut și ea tronul, preferând să intre în mănăstire. A fost tunsă în monahism și a mai trăit ca și călugăriță 25 de ani, având preocupări cărturărești. Lucrările ei nu s-au păstrat.

Mihail VII Ducas Parapinakes (1050-c.1090), avtocrator, basilevs, 24 oct. 1071 – 1078 ian. 7 sau aprilie 3. Domnia lui a fost o catastrofă pentru Imperiu și mai ales pentru capitală și pentru armată. Era eclipsat cu totul de Psellos, cu care se ocupa de compunerea "iambilor", nu de guvernarea împărăției. De Bobotează, 1078, un grup de senatori și de clerici, adunați în Sf. Sophia, l-a proclamat basilevs pe Nikephor III Botaniates. Împăratul a fugit, fără a opune rezistență, a abdicat și s-a călugărit, ajungând ulterior mitropolit al Efesului.

\*Rebeli, uzurpatori: cezarul **Ioan** Ducas, 1072, fratele lui Constantin X **Nikephor** Bryenios, 3 oct. 1077-1078 april **Nikephor** Botoneiates, din 10 oct. 1077

p.uz. **Nikephor III** Botoneiates, uzurpator, avtocrator, basilevs, (1001-1081), 7 ian. sau 3 apr. **1078** – **1081** april 1; a sfârșit prin a se călugări cu forța, nefericit fiind numai pentru faptul că nu mai putea consuma carne.

#### 8. Dinastia Comnenilor, 1081-1185

p.uz. Alexios I Comnenul (c. 1057-1118), nepotul lui Isaac I Comnenul (1057-1059), uzurpator, basilevs, avtocrator, 1 aprilie 1081 – 1118 aug. 15/16; Comneni erau originari din orășelul trac Comne. Era de un curaj uimitor. Spre sfârșitul vieții a suferit de reumatism. În vara anului 1118, în Hippodrom, în timpul unei solemnități, i-a venit rău, fiind dus în palatul Manganelor, unde a și murit. La căpătâiul muribundului s-a dus și lupta pentru succesiunea la tron. Împărăteasa Irina Ducaina (fiica cezarului Ioan), voia să dea tronul ginerelui acesteia, Nikephor Bryenios, soțul prințesei Ana, marea scriitoare trecând astfel peste fiul împăratului, moștenitorul de drept, Ioan II. Împăratul n-a avut o atitudine certă, în această luptă de familie, murind fără să fi desemnat pe nimeni.

co-regenți: Constantin Ducas, 1081-c.1090

**Ioan** Comnenul,? sept. 1092-1118 aug. 15/16

**Ioan II** Comnenul (13 sept. 1087-1143), Kaloiannes, cel Frumos, Caloian, fiul lui Alexios I, avtocrator, basilevs, 16 aug. **1118 – 1143** april 8.

A moștenit toate calitățile pozitive de la tatăl său. Pe sora lui, Anna Comnena, care după un an de domnie, a organizat un complot împotriva lui, pentru a prelua tronul pe seama ei și a lui Nikephor Bryenios, a trimis-o la mănăstire de canon, dar pe soțul acesteia care n-a participat la complot, l-a lăsat să rămână cezar. Ioan II a fost un om

foarte pios, corect, integru și deosebit de frumos. În aprilie 1143, fiind la vânătoare de mistreți, lângă orașul Anazarb, recucerit de curând de la turci, a fost rănit de o săgeată otrăvită. Tratamentul a fost fără succes și neavând încredere în medici, care voiau să-i amputeze mâna umflată, a fixat succesiunea la tron, după un discurs în fața comandanților militari. Fiii mai mari, Alexios și Andronikos muriseră, al treilea, Isac nu era considerat apt pentru domnie, Ioan II a trecut peste el, numindu-l succesor pe Manuel, fiul său cel mai mic.

co-regent: Alexios, 1119-1142

Manuel I Comnenul (1118-1180), avtocrator, basilevs, 8 april 1143 – 1180 sept. 24.

A fost un militar, diplomat, cărturar și ctitor deosebit, cu o forță fizică ieșită din comun. El a ridicat Imperiul Romaniei la culme, dar tot el i-a și distrus puterea și vigurozitatea. Visul său era să refacă marele Imperiu Roman. Spre sfârșitul vieții însă, după ce a irosit puterea imperiului în războaie, și-a dat seama că de acum nu mai poate fi vorba de renașterea Imperiului Roman, ci de supraviețuirea Imperiului Romeu. Manuel I împărat al ungurilor, croaților, sârbilor, bulgarilor, georgienilor, chazarilor, goților etc., după lupta cu venețienii, de la Myriokephalon, s-a văzut înfrânt. În continuare, adică după anul 1176, nu l-a mai interesat administrarea imperiului și s-a dedat astrologiei. A murit la Constantinopol, la data de 24 septembrie 1180.

co-regent: Alexios, 1172-1180 sept. 24

Alexios II Comnenul (1169-1183), avtocrator, basilevs, 24 sept. 1180 – 1183 sept., minor, fiul lui Manuel I, cu a doua soție, Maria de Antiohia. Alexios II n-a primit o educatie bună. Opozitia contra regentilor Maria si Alexios o reprezentau Maria Comnena, fiica lui Manuel I (de la prima sotie) si sotul acesteia, cezarul Raymond de Montferat. După asaltarea Sf. Sophii, la 2 mai, unde se refugiase Maria Comnena și Raymond (ulterior otrăviți amândoi, din ordinul lui Andronic I, după sept. 1183), încă în ziua de Paști, pe 5 aprilie 1182, și după "Baia de sânge de la Constantinopol", senatul a preluat guvernarea Statului pe o durată de zece luni, simplificând accesul la putere al uzurpatorului Andronik I, vărul lui Manuel I. După preluarea puterii, de către Andronik I, Maria de Antiohia a fost condamnată la moarte, sentința semnând-o fiul minor al acesteia, Alexios II. Părăsit, minor și lipsit de putere, ulterior în septembrie 1183, Alexios II, în mod secret, a fost sugrumat cu o coardă de arc, din ordinul unchiului său, Andronik I, iar corpul i-a fost aruncat în mare.

regenți: **Maria** de Antiohia, mama lui Alexios II și a doua soție a lui Manuel I **Alexios** Comnenul, protosebast, nepotul lui Manuel I și amantul Mariei de Antiohia

Patriarhul Theodosie (1179-1183)

co-regent: Andronikos Comnenul, 16 mai 1182-1183 sept.

p.uz. Andronikos I Comnenul (1120-1185), uzurpator, tiran, avtocrator, basilevs, sept.

1183 – 1185 sept. 12., un om extraordinar de capabil, cu bună educație, mai inteligent decât vărul său Manuel I, ulterior a decăzut, devenind tâlhar de drumul mare, pe când rezida în castelul de la Koloneia și seducător al damelor din înalta societate a cruciaților din Antiohia și Ierusalim.

Andronic I a murit așa după cum a și trăit. La 12 septembrie 1185 Isaac II Angelos a preluat puterea printr-o lovitură de stat. Moartea lui Andronic I a fost precedată de un spectacol macabru, barbar și criminal, înscenat din ordinul lui Isaac II Angelos. Capturat după naufragiul corabiei cu care a vrut să fugă, Andronic I a fost adus la Constantinopol, i s-a scos un ochi si i s-a retezat o mână, după care a fost închis câteva zile, fără apă și hrană. Apoi a fost urcat cu trupul gol pe o cămilă năpârlită și dus în batjocura tuturor la Hippodrom. Pe drum avea fiecare din gloată dreptul să-l lovească. O destrăbălată i-a aruncat în cap o oală cu apă fierbinte. Era împroșcat cu pietre, cu excremente de animale și om. În Hippodrom a fost spânzurat de picioare, iar mercenarii latini îl loveau cu pumnalele în burtă și cu ciomagul peste cap, și își încercau arta loviturii cu sabia, pe trupul încă viu al împăratului. Andronic I a dat dovadă de o rezistență uimitoare, repetând: "Doamne, fie-ți milă! De ce mai frângeți o trestie frântă?". În urma rănilor și bătăilor, a intrat în agonie, dându-și sufletul.

co-regent: Alexios II Comnenul, sept. 1183 c. oct., apoi sugrumat

# 9. Dinastia Anghelilor, 1185-1204

p.uz. Isaac II Angelos (c.1156-1204), uzurpator, avtocrator, basilevs, *prima oară*, 12 sept. 1185-1195 aprilie 8.<sup>381</sup> Isaac II a fost un om cult dar lipsit de caracter, chiar și pentru stilul bizantin.

Îi plăcea luxul, iar la masă folosea vasele liturgice, "... motivând cu aceea că Dumnezeu și monarhul, chipurile, ar avea totul în comun și cerul nu se va supăra. "Bucatele de la masa lui erau întocmai ca cele de la masa lui Solomon... și fiecare ospăț al lui era alcătuit din munți de pâine, un regat de animale, o mare de pește și un ocean de vin' (Choniates, 59, t. II, p. 17 u.)." În primăvara anului 1195, în timp ce conducea o expediție împotriva bulgarilor, colaboratorii săi i-au răsculat pe soldați, proclamându-l împărat pe Alexios III. Speriat, Isaac II s-a refugiat într-o mănăstire în Tracia, dar a fost prins de fratele său mai mare, Alexios III, orbit și închis la Constantinopol într-un turn. La 18 august 1203 a reocupat tronul, asistat de fiul său, co-regentul Alexios IV.

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> Coincidență de nume, în același an 1185, insula Cipru s-a separat de Imperiu, unde a apărut un "împărat" impostor "Isaac Angelos al Ciprului", ulterior făcut prizonier de către Richard Inimă de Leu; Cf. S. B. DAŞKOV, Dicționar de împărați bizantini, Op.cit., p. 338.

<sup>382</sup> S. B. **DASKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, Op.cit., p. 339.

p.uz. Alexios III, Angelos (c.1153-d.1211), uzurpator, basilevs, avtocrator, fratele mai mare al lui Isaac II, 8 apr. 1195-1203 aug. 18; a abandonat capitala împresurată de cruciați, fugind la Adrianopol, însoțit doar de fiica sa preferată și luând 15 chintale de aur din vistieria imperială. În lupta pentru recăpătarea tronului a fost prins de Theodor I Laskaris de la Niceea, călugărit cu forța și ținut până la moarte într-o mănăstire din Asia Mică.

**Isaac II**, Angelos, basilevs, avtocrator, *a doua oară*, orb, 18 iulie 1203 – 1204 ian. 28/29 co-regent: **Alexios IV** (c.1183-1204), fiul lui Isaac II, 18 aug. 1203 – 1204 ian. 28/29, detronat de Alexios V, închis și ucis pe la începutul lunii febr. 1204

\*Rebel: **Nikolaos** Kanabos, militar de viţă nobilă, 25 ian. 1204 ian 28, trei zile, apoi ucis în mod secret de Alexios V.

p.uz. \*Alexios V, Dukas Murtzuphlos, ((?-1205), protovestiar, înrudit cu Angelii, rebel, uzurpator, basilevs, ianuarie 28/29 1204 april 13, încoronat la 5 febr., orbit de exbazileul Alexios III, a încercat să fugă în Asia Mică, fiind însă prins de cruciați, care l-au aruncat de pe o coloană înaltă.

Constantin XI, Laskaris (?-1211), încoronat în noaptea de 12 spre 13 april 1204 – 1205 primăvara, a fost împărat în capitală, doar o singură noapte. A reușit să fugă în Orient, unde acționa ca *împărat legitim*. În primăvara anului 1205, în Philadelphia, el și întreg orașul s-au predat fratelui său Theodoros I Laskaris, după care a abdicat în favoarea acestuia. A murit prin 1211 sau 1212, în timp ce apăra cetatea Lentianon. 383

Marele Oraș al lui Constantin, după ce a rezistat și respins timp de aproape nouă sute de ani, tot felul de atacuri și asedieri ale altor barbari, a fost obligat în anul 1204 să se închine sabiei baronilor aventurieri latini. La 24 iunie 1203, flota cruciată și-a făcut apariția în fața Constantinopolului. Pe data de 17 iulie 1203, baronii cruciati au intrat în Constantinopol, restabilind domnia lui Isaac II Anghelos (1185-1195), orbit de fratele său mai mare Alexios III (1195-1203). La 1 august 1203, a fost încoronat ca asociat la domnie, Alexios IV, fiul lui Isaac II, domnind până la 28 ianuarie 1204, când a fost detronat, arestat și închis în pivnițele Palatului Sacru, de către Alexios V Duca Murtzuphlos, succesorul acestuia. La începutul lunii februarie 1204, Alexios IV Anghelos a fost ucis prin sugrumare, iar tatăl său, orbul Isaak II a murit de spaimă, în timpul uciderii fiului și asociatului său la domnie. Între 28 ianuarie și 4 februarie tronul imperial a fost ocupat de către militarul de neam nobil, Nicolae Kanabos, uns împărat fără asentimentul Patriarhului Ecumenic Ioan X Kamateros (1198-1206). Alexios V Ducas Murtzuphlos, l-a detronat pe Kanabos, făcându-l apoi dispărut și pe data de 5 februarie 1204, Patriarhul Ecumenic l-a uns împărat pe cel dintâi, adică pe Alexios V, ca basileu legitim al romeilor. Alexios V era înrudit cu familia imperială a Anghelilor. Acesta a domnit pînă în seara de 12 aprilie 1202, când, neputând plăti solda mercenarilor și soldaților din Constantinopol, a părăsit tronul și capitala. În această situatie haotică, nobilimea ar fi oferit tronul despotilor Constantin Laskaris sau Theodor Laskaris. Se pare însă că Theodor Laskaris nici nu era în Constantinopol, în această perioadă a anului 1204.

Constantin XI a devenit împărat, rezidând în capitală doar o singură noapte, pentru că a doua zi, pe data de 13 aprilie, în zorii zilei, mercenarii angajati să lupte în oraș contra latinilor, nemuțumiți pentru că nu și-au primit solda de la basileul Alexios V, s-au predat cruciaților.

Cruciații după ce au preluat orașul cu atâta ușurință și fără pierderi, de la mercenari și militarii romei, i-au dat foc. Era al treilea incendiu al Constantinopolului, în decursul celor patru luni, de la începutul anului 1204. În

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Căderea Constantinopolului sau cucerirea acestuia de către latinii cruciadei a IV-a, de la 13 aprilie 1204, a fost o consecință a instabilității politicii interne a Imperiului, cauzată de luptele pentru tron ale împăraților din dinastia Anghelilor (1185-1204).

### 10. Dinastia de Lascaris și a Paleologilor, la Niceea, 1204-1261

[Constantin XI, Laskaris, 1204, avtocrator, basilevs, noaptea de 12 spre 13 april 1204–1205 primăvara, † 1211 sau 1212]

Theodoros I Laskaris (c.1175-1222), ginerele lui Alexios III, proclamat de mulțime împărat, în sf. Sophia, din Constantinopol?, la 13 april [încoronat însă în Sf. Sophia de la Niceea, între 30 martie și 5 april 1208] 1204–1222 începutul anului † [După unii istorici, Theodoros II Laskaris, fost despot, din data de 13 aprilie 1204, până la încoronarea din Sf. Sophia de la Niceea, între 30 martie și 5 april 1208, contează doar ca antiîmpărat, pentru că în acest timp mai erau în viață doi împărați legitimi: Alexios III și Alexios IV Murtzuphlos. În cazul acesta putem să numim perioada de timp 1204-1208 un interregnum în cronologia basileilor romei]. Ulterior s-a trecut peste anii de interregnum și chiar cronicarii bizantini atribuie lui Theodoros I Laskaris, 18 ani de domnie, adică perioada de timp dintre 1204-1222, (vezi Akropolites, 18, 31). 384 Înainte de moarte a stabilit succesiunea la tron, acordândui ginerelui său, nu fiului minor încă, de la prima soție, de care divorțase, și care, la data aceea se afla în Georgia, cu mama sa.

**Ioan III**, Dukas Vatatzes (c.1192-1254), ginerele lui Theodoros I, basilevs, avtocrator, începutul anului **1222-1254** oct. 30 sau nov. 3. A murit în palatul imperial din Nymphaion, a doua capitală a Imperiului de la Niceea.

co-regent: Theodoros II Laskaris, 1241? – 1254 oct. 30

Theodoros II Laskaris (1221-1258), fiul lui Ioan III Dukas Vatatzes, avtocrator, basilevs, 30 oct. 1254-1258 august 16. Ca împărat și-a luat numele mamei sale, prințesa de Laskaris. Dașkov afirmă că, de la Constantin VII Porphyrogenetul (911-959), tronul n-a mai fost ocupat de un monarh atât de cultivat ca Theodoros II (p. 352).

Ioan IV Dukas Laskaris (1250-c.1305), fiul lui Theodoros II, minor, basilevs, avtocrator, august 1258 - 1261 dec. 1; orbit din ordinul lui Mihail VIII Paleologul, după 15 august 1261, adică după a doua sa încoronare. Patriarhul Arsenie l-a afurisit pe împăratul Mihail VIII, pentru orbirea lui Ioan IV. Orbit, Ioan IV a fost exilat într-un castel întărit din Bithynia. În anul 1272, Ioan IV a fugit la Carol I de Anjou al Siciliei (1266-1282), dar a revenit în Bythinia, unde, Andronic II l-a tratat cu bunăvoință.

ciuda pagubelor provocate de incendiul, din 13 aprilie, tot a mai rămas încă destul de prădat, jefuit și furat în Constantinopol. Trei zile a durat jefuirea orașului Maicii Domnului, de către creștinii latini sau apuseni. Alexios V a sfârșit la fel de tragic, ca și Alexios IV și Isaak II. După plecarea sa din Constantinopol, Alexios V, împăcându-se cu Alexios III (1195-1203), a început unele tratative cu acesta. Alexios III, a simulat o colaborare cu Ducas Murtzuphlos (=Alexios V), vizând chiar și o căsătorie a fiicei lui cu acesta din urmă. În final, Alexios III a dispus ca Alexios V să fie orbit, chiar în timpul unei mese festive, după care, a fost condamnat la moarte pe loc, prin aruncarea de pe o coloană înaltă. După alte surse, orbit de exbazileul Alexios III, uzurpatorul Alexios V a încercat să fugă în Asia Mică, fiind însă prins de cruciați, care l-au aruncat de pe o coloană înaltă. Text luat din lucrarea: Ioan Marin MĂLINAŞ, De te voi uita Constantinopol - If I forget you Constantinople!, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, pp. 34-38.

<sup>384</sup> Georgius AKROPOLITES, Opera, editată de A. Heisenberg, vol. I Historia..., Lipsiae, 1903, vol. II Scripta minora..., Lipsiae, 1903.

După ce a devenit avtocrator, prin anii 1285, l-a și vizitat pe Ioan IV, care i-a confirmat renunțarea la tron.

tutori regenți: Georgios Muzalon, ucis la nouă zile de la moartea lui Theodoros II, în timpul parastasului de pomenire de la Mănăstirea Sosandra.

Patriarhul Arsenie (1255-1259 și 1261-1265)

Mihail Paleologul, a devenit noul tutore, folosindu-se de ocazie pentru a se încorona basilevs, el și nu Ioan IV. Patriarhul Arsenie a condiționat încoronarea lui Mihail VIII, de promisiunea solemnă, ca minorul împărat să fie încoronat la împlinirea majoratului.

p.uz. Mihail VIII Paleologul (c. 1224-1282), uzurpator, basilevs, avtocrator, 1 dec., 25 dec. prima încoronare, 1258-1282 dec. 11 [la 15 august 1261, a doua încoronare]. A murit în Tracia, în cursul unui război cu latinii. Era atât de urât în Constantinopol, încât fiul și urmașul său la tron, Andronic II, nici nu i-a făcut înmormântare solemnă. Orbirea lui Ioan IV și acceptarea Unirii cu Roma de la Lyon, din 6 iulie 1274, stilul de guvernare tiran, pierderile de teritorii în Asia Mică etc., au făcut ca Mihail VIII să fie extrem de urât de supșii săi.

#### 11. Dinastia Paleologilor, 1261-1453

După tragedia de la 13-16 aprilie 1204, în locul Imperiului Romeu s-au format şapte State: Imperiul Latin de Constantinopol (1204-1261), trei state grecești [Imperiul de la Niceea (1204-1261) al familiei Laskaris și spre final al Paleologilor, Imperiul de Trapezunt (1204-1461) al Comnenilor, Despotatul de Epir (1204-1337) al Anghelilor], Despotatul "franc"de Moreea, din Peloponez, cu capitala la Mistra, al cavalerilor apuseni, Guillaume de Champlitte și Geoffroy de Villehardouin, Principatul Latin de Ahaia și Adrianopolul, condus de Theodor Branas, cu statut de rege, dependent de Imperiul Latin.

În anul **1261**, romeii au realizat **restaurarea Imperiului**, reocupând Constantinopolul, la data de 25 iulie, unde Mihail al VIII-lea Paleologul (1259-1282) își va face intrarea triumfală și a doua încoronare, la data de 15 august 1261, adică la marele Praznic al Adormirii Maicii Domnului, protectoarea Marii Cetăti a lui Constantin.

p.uz. **Mihail VIII** Paleologul (c. 1224-1282), uzurpator, basilevs, avtocrator, 1 dec., 25 dec., prima încoronare, **1258** – [15 august **1261**, a doua încoronare] – **1282** dec. 11

co-regenți: **Andronic II**, 8 nov. 1272-1282 dec. 11 **Mihail IX**, curând după iunie 1281-1282 dec. 11

Andronic II Paleologul, cel Bătrân (c.1260-1332), fiul lui Mihail VIII, basilevs, avtocrator, 11 dec. 1282-1328 mai 24, detronat de Andronic III și călugărit, trăind în Constantinopol, din ajutorul social al vistieriei imperiale, adică într-o mizerie neagră. A murit la 13 februarie 1332. În

timpul domniei lui Andronic II, Bizanțul și-a mai câștigat încă un dușman, pe regele Filip cel Frumos al Franței (1285-1314), care și-a propus organizarea unei cruciade împotriva Romaniei. Propunerea a rămas în stadiul de plan, dar în anul 1307, Andronic II a fost excomunicat de Papa Clemente V (1305-1314), din Avignon. Din moment ce Biserica Romană era despărțită de Biserica Ortodoxă, excomunicarea constituia un abuz de putere, pentru că nu avea nici efect canonic, nici justificare.

co-regenți: **Mihail IX**, fiul lui Andronic II, din 1294, încoronarea la 21 mai 1295-1320 oct. 12 †

Andronic III, din iunie 1321, încoronat la 2 febr. 1325-1328 mai 24 p.uz. Andronic III Paleologul, cel Tânăr (1297-1341), fiul lui Mihai IX, nepotul preferat al lui Andronic II, uzurpator, basilevs, avtocrator, 24 mai 1328 – 1341 iunie 15. A irosit în orgii, petreceri și război civil vistieria țării și a distrus sistemul militar și strategic al țării. A creat "Tribunalul universal", format din patru persoane, cu drept de jurisdicție asupra întregului teritoriu al imperiului: de la împărat, până la ultimul servitor. Existența unei astfel de instituții, în această epocă de absolutism, hazard și dictatură, chiar dacă nu a putut funcționa după normele prevăzute, este un mare pas spre democrație.

Ioan V Paleologul (1332-1391), fiul lui Andronic III, basilevs, avtocrator, 15 iunie [încoronat la 19 nov.], minor, 1341-1391 febr. 16, o domnie îndelungată, cu o poziție destul de ambiguă. Tutori: mama, adică Ana de Savoia, soția lui Andronic III și Ioan Cantacuzino, viitorul împărat. Devenit vasal al sultanului otoman, în anul 1390, Ioan V a participat cu trupele sale, sub conducerea lui Baiazid la asedierea Philadelphiei, ultimului oraș bizantin din Asia Mică. La sfârșitul aceluiași an a terminat de construit două fortificații noi lângă Poarta de Aur a capitalei, folosind ca material de construcție marmura bisericilor ruinate din oraș. Când lucrările s-au încheiat, sultanul i-a poruncit să le dărâme, amenințând Imperiul Romaniei cu război. Ioan V s-a supus și le-a dărâmat.

În urma acestei umiliri, șocul psihic a fost atât de mare, încât a murit la 16 februarie 1391.

co-regent: p.uz. **Ioan VI** Cantacuzino, uzurpator în prima fază, 26 oct. 1341-1347, febr. 8 apoi **avtocrator** principal

p.uz. Ioan VI Cantacuzino (1295-1383), basilevs, împărat principal (între Ioan V şi Matei Cantacuzino), avtocrator, 8 febr. 1347-1354 nov. 21, apoi face paretisis, înainte de termenul promis la încoronarea din data de 13 mai 1347, când a declarat că va renunța la diademă după zece ani de domnie, călugărindu-se, monahul Ioasaf, rămâne însă în co-regență, până în ianuarie 1355; Ioan V rămâne doar împărat de drept. A murit la Mistra, la 15 iunie 1383. El a vândut Imperiul Romaniei turcilor, în sensul că apelând la serviciile lor, între alte favoruri, a populat și

împrejurimile capitalei cu coloniști sau mercenari turci. În anul 1354, orașul Gallipoli a fost în întregime colonizat de turci, pe care, emirul Suleyman, fiul lui Orkhan i-a trecut în grabă peste Bosfor, în Europa. S-a încoronat prima oară la Adrianopol, la data de 21 mai 1346, prin Patriarhul Lazăr I al Ierusalimului (?-î.1330? și î.1341-1367) și a doua oară în Constantinopol, în Capela Vlaherne, din Palatul imperial, la data de 13 mai 1347.

p.uz. **Matei** Cantacuzino, fiul lui Ioan VI, al treilea împărat, basilevs (c.1325-1383), mai? [încoronat în april/mai 1354] **1353-1357** fost guvernator la Adrianopol (1352-53). În 1380 i-a urmat fretelui său ca despot de Morea, unde a murit în 1383.

\*rebel antiîmpărat: p.uz. Andronic IV Paleologul (1348-1385), fiul mai mare al lui Ioan V, 12 august, încoronat la 1 oct. 1376 - 1379 iulie 1

Ioan V Paleologul, basileu, avtocrator principal, 1 iulie 1379 – 1391 febr. 16 co-regent: Manuel II, fiul lui Ioan VI Cantacuzino, 25 sept 1373-1391 febr. 16 \*rebel antiîmpărat: p.uz. Ioan VII Paleologul, (c.1370-1408), fiul lui Andronic IV, nepotul lui Ioan V, 14 april 1390 sept 14

Manuel II Paleologul (1350-1425), fiul mijlociu al lui Ioan V, basilevs, avtocrator, 16 febr. (încoronarea primăvara), 1391 – 1425 iulie 21. După 23 februarie 1424, adică după semnarea unui tratat de pace cu sultanul, prin care Imperiul plătea turcilor un tribut anual de 30.000 hyperperi, la care se adaugă și concesii teritoriale, fiind și paralizat, Manuel II s-a retras de la conducerea Statului, predând agenda de guvernare fiului său, Ioan VIII. A murit la 21 iulie 1425.

co-regenți: **Ioan VII** Paleologul, înainte de 10 dec. 1399-1402 sept. 13 **Ioan VIII**, 19 ian. 1421-1425 iulie 21

Ioan VIII Paleologul (1392-1448), fiul mai mare al lui Manuel II, basilevs, avtocrator, 21 iulie 1425 – 1448 oct 31. A murit de supărare, după ce i s-a comunicat vestea că turcii au învins la Kosovo oastea creștină a lui Iancu de Hunedoara.

Constantin XII Paleologul Dragases (1405-1453), fratele lui Ioan VIII, ultimul basilevs și avtocrator al Romeilor, încoronat la Mistra, 6 ianuarie 1449 – 1453 mai 29, data cuceririi Constantinopolului de hoardele păgâne otomane, moartea împăratului și sfârșitul Imperiului Romeu, numit în mod impropriu "Bizantin". 385

Împăratul Constantin XII, cu câteva mii de luptători, a rămas așadar izolat și singur, în fața dezastrului, care n-a întârziat să se abată asupra Cetății Maicii Domnului.

Papa Nicolae V (1447-1455), aștepta căderea Constantinopolului, pentru că o prevăzuse și considera că onoarea lui ar depinde acum de îndeplinirea profeției sale. În plus, Roma Veche îi considera pe greci mincinoși și încăpățânați, din cauza respingerii Unirii Florentine. Suveranii apuseni erau angajați în certurile lor pentru putere.

Monarhii din țările ortodoxe: Muntenia, Moldova, Rusia, Georgia, Serbia, Albania etc., n-au trimis nici aceștia, bani sau soldați, în ajutorul Bizanțului muribund. Chiar și despoții Moreei, Demetrios și Thoma, frați de sânge ai ultimului împărat romeu, și alți membri ai familiei imperiale, priveau evenimentele din ultimii ani, dinainte de 29 mai 1453, cu o indifrență revoltătoare. Locuitorii din Constantinopol, de la lucrătorii zileri și până la nobili erau săraci. Exista însă o categorie de nobli și alți locuitori în oraș, care erau extrem de bogați și zgârciți, în același timp.

De mai bine de o sută de ani, adică de prin anii 1347, împărații bizantini, cu toată curtea, locuiau în palatul Vlaherne, reședința acestora de refugiu, nu în Palatul Sacru, al purpurei, care era abandonat, devenind nelocuibil, încă de pe timpul războiului civil, din anii 1341-1347 și pentru restaurarea căruia lipseau fondurile necesare.

Singura nădejde a împăratului era, la un moment dat, politica precaută a sultanului Egiptului, care, din interese economice a rămas fidel Curții Imperiale a Paleologilor, privind aprovizionarea cu grâne și alte alimente a Constantinopolului.

Constantin al XII-lea Paleologul Dragases, al treilea fiu al lui Manuel II (1391-1425) și al împărătesei Elena Dragases, prințesă de origine sârbă, s-a născut în Tracia, nu în purpură, adică în Palatul Sacru sau Imperial, din Constantinopol, la data de 8 februarie 1405 și a murit în dimineața zilei de 29 mai 1453. Ca împărat, a domnit din 6 ianuarie 1449. A fost urmașul la tron al fratelui său Ioan VIII Paleologul (1425-1448), cel de-al doilea fiind asociat la domnie al lui Manuel al II-lea, încă din anul 1425. Constantin XII a mai guvernat Imperiul, din data de 24 noiembrie 1437 și până la 1 februarie [- sau în martie] 1440, pe timpul cînd Ioan al VIII-lea a lipsit din Constantinopol, pentru că prezida delegația Ortodoxă, la sesiunile Sinodului unionist de la Ferrara-Florența, și ale cărui Decizii au fost semnate pe data de 6 iulie 1439: "Laetantur caeli".

Manuel al II-lea a avut șase fii: Ioan, Theodor, Andronic, Constantin, Thoma, Demetrios. Theodor a murit în anul 1438, ca despot al Moreei. Andronic [monahul Isidor], care se călugărise, a murit înainte de această dată. Demetrios era stăpânul domeniului imperial Selymoria, iar Thoma (1432-1460), împreună cu Constantin (1432-1448), erau până la 6 ianuarie 1449, despoți ai Moreei, cu capitala la Mistra. După 6 ianuarie 1449, Demetrios (1449-1460) i-a urmat lui Constantin XII, în funcția de despot al Moreei, guvernând acolo, împreună cu fratele lor Thoma, până în anul 1460, când Mistra și întreg Despotatul au fost cucerite de turci.

Turbulentul Demetrios intenționa el să ocupe tronul imperial, însă împărăteasa-mamă, guvernul, senatul, soldații, clerul și poporul erau în mod unanim de partea lui Constantin. Protovestiarul sau șambelanul Curții Imperiale, Georgios Sphrantzes a fost trimis la curtea Sultanului Murad II, din Adrianopol, pentru a obtine confirmarea de succesiune la tron a lui Constantin, pe care monarhul turc i-a și dat-o. Ultimul împărat romeu nu strălucea prin cultura sa, era însă impulsiv, bun militar, avea o minte limpede, cu darul de-a convinge pe cei cu care stătea de vorbă, era onest și iradia o deosebită noblețe sufletească. A fost uns împărat de Arătarea Domnului sau Bobotează, în Catedrala Sfânta Sophia din Mistra, la data de 6 ianuarie 1449, de către Mitropolitul acelui oraș, nu în Constantinopol. În scopul încoronării la Mistra, a fost adusă acolo și coroana imperială de la Constantinopol. La urcarea pe tron, Constantin al XII-lea era încă necăsătorit, iar Sphrantzes, curând după încoronare, a fost trimis în pețite, în numele basileului, în Georgia și Trapezunt. Alegerea lui Sphrantzes se fixase asupra unei prințese georgiene. În Trapezunt, Sphrantzes a aflat de moartea Sultanului Murad II, întâmplată la 3 februarie 1451. În acel moment, planul de căsătorie al împăratului, Sphrantzes a voit să-l schimbe, renunțând la prințesa creștină georgiană, în favoarea Sultanei Mara sau Maria, una din soțiile din haremul lui Murad II. După moartea acestuia, Mehmed II i-a permis Doamnei Mara, o prințesă creștină ortodoxă sârbă, să se întoarcă la părinții ei, încărcată de multe daruri și bani. A sfârșit prin a se călugări, iar după căderea Constantinopolului a revenit la curtea lui Mehmed II. Împăratul Constantin XII a murit fără să mai ajungă să-și aducă la Curte mireasa georgiană, pentru că varianta cu sultana Mara a fost respinsă de colaboratorii și familia imperială, iar evenimentele politice, legate de asediul Constantinopolului, s-au precipitat.

# La urcarea pe tron a lui Constantin al XII-lea, Imperiul Romeilor consta doar din capitală – Constantinopol – cu suburbiile și împrejurimile acesteia, câteva insule în Marea Egee și Despotatul de Morea.

Populația Constantinopolului scăzuse de 10-12 ori, în oraș se mai aflau doar 35-50 de mii de locuitori. Aprovizionarea Capitalei devenise din ce în ce mai dificilă, iar populația sărăcise în mod îngrijorător. Doar sultanul Egiptului rămăsese un liferant fidel romeilor. Comerțul se afla în mâinile italienilor. În anul 1449 și mult mai înainte chiar, grecii erau nu numai slăbiți, ci mai ales foarte dezbinați, împărțiți fiind în trei partide: **ortodoxă**, **latinofilă** și **turcofilă**.

Din partida ortodoxă făceau parte Marele Logofăt sau prim-ministru, Mega Ducele Lucas Notaras, înrudit cu familia imperială, monahul Ghennadie Scolarios (Patriarhul Ecumenic de mai târziu), Georgios Sphrantzes, Laonic Chalcocondil etc. Aceștia erau adepții păstrării credinței Ortodoxe "nealterată de înnoirile latinilor", în detrimentul Statului. Partida ortodoxă nu avea nici un program, ci doar sloganuri. Printre adepții acestei grupări unii se mai amăgeau cu convingerea că Constantinopolul ar mai fi încă un "imperiu [=0 putere] mondial".

Sultanul Mehmed II ,.... își îndeplini o datorie sfântă oferindu-le ,ghiaurilor' alegerea între circumciziune, tribut, sau moarte".  $^{386}$ 

# Împărați Romani de Apus, 395-476, rezidenți în Ravenna<sup>387</sup>

Honorius (August, din 23 ian 393), Împărat, 17 ian. 395 – 423 aug. 15

\*Constantius III, 407 – 411 sept. 18

\*Attalus, 409 – 415

Constantius III, co-regent, 8 febr. 421 – 421 sept. 21

Iohannes, dec. 423 – 425 mai, nerecunoscut în Orient

**Valentinianus III**, 23 oct. **425 – 455** mai 31

\*Petronius Maximus, 17 martie 455 – 455 mai 31

**Avitus**, 9 iulie **455 – 456** oct. 17

**Maiorianus** (Cezar, din 1 apr. 457), 28 dec. **457 – 461** aug. 2

**Livius** Severus, 19 nov. 461 – 465 nov. 14

**Anthemius** (Cezar, 25 martie 467), 12 april **467 – 472** iulie 11

\*Olybrius, april 472 – 472 iun. 24

**Glycerius**, 3 martie **473 – 474** iunie 24

**Iulius** Nepos, 19 sau 24 iunie **474 – 475** august 28

Romulus Augustus sau Augustulus, fiul patriciului Orestes, 31 oct. 475-476 august 23 388

În partida latinofilă, pot fi incluşi clerul "unionist" sau "azimit", adică partizanii deciziilor florentine, din care făcea parte însăși familia imperială, apoi Patriarhul Ecumenic Grigorie III Mammas, nobilul Ducas Cronicarul, precum și oamenii de afaceri, care erau în legătură cu apusenii etc. Aceștia doreau salvarea Statului bizantin, în detrimentul Ortodoxiei pure, adică prin supunerea față de Papă.

Din partida turcofilă făceau parte mai ales negustorii greci, din Imperiu, care, de convingere religioasă erau ortodocși, dar care, nemulțumiți fiind, pentru că nu-și puteau desfășura activitatea și afacerile, așa cum ar fi dorit, din cauza catolicilor și a sistemului de ghetou al acestora, erau de părere că numai turcii ar putea să-i izgonească pe catolici din țară și să reinstaureze "ordinea".

Sfârșitul Imperiului, căderea capitalei și moartea ultimului basileu romeu, sunt elemente finale de scenariu dramatic indestructibile și de efect în lant. În vâltoarea luptelor de stradă, împăratul s-a comportat nu numai ca un general și fidel idealului de apărare a capitalei sale, până la sacrificiul suprem, dar mai ales ca și creştin, nu ar fi dorit să cadă viu în mâinile păgânului Sultan. Nu voia să-i dea lui Mehmed al II-lea această satisfacție, și în disperarea lui, ultimul basileu romeu și-a aruncat mantia de purpură strigând: "Nu se găsește un creștin să-mi taie capul?". Murind Constantin al XII-lea, luptele de apărare n-au mai putut fi dirijate în mod organizat, finalul fiind căderea Constantinopolului, după 53 de zile de rezistență eroică. De acum, nobilii și bogații din Constantinopol, care s-au zgârcit să contribuie în mod solidar, cu banii și cu averile pe care le aveau, la cheltuielile împăratului, pentru angajarea de mercenari și susținerea războiului de apărare, rezervându-le pentru turci, dacă mai rămâneau în viață, dezgropându-și comorile sau scoțându-le de prin ascunzători, puteau sau trebuiau să-și răscumpere cu ele libertatea. În cele trei zile de pradă, Mehmed al II-lea, el și armata sa, au făcut 60.000 de robi în Constantinopol. După rânduielile musulmane, o cetate sau un oraș creștin, care opune rezistență și nu se predă, la somația făcută de păgâni, după ce creștinii au fost învinși, își pierd statutul de oameni liberi, devenind robi sau sclavi ai învingătorului, a cărui religie trebuie și să o accepte. Dacă au bani pentru a-și răscumpăra libertatea și dreptul de-a rămâne creștini, precum și dacă stăpânul lor acceptă să le redea, atunci au sansa să scape din robie, după cum s-a și întâmplat cu mulți creștini, după 29 mai 1453. Sultanul Mehmed II ,,... își îndeplini o datorie sfântă oferindu-le ,ghiaurilor' alegerea între circumciziune, tribut, sau moarte". Text luat din lucrarea: Ioan Marin MĂLINAȘ, De te voi uita Constantinopol - If I forget you Constantinopol!, Editura Sedan, Cluj-Napoca, 2004, pp. 80-88.

Text luat din I. M. MALINAS, De te voi uita Constantinopol!, Op. cit., pp. 80-88

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> V. **GRUMEL**, *Traité d' études byzantines*. L., *La Chronologie*, Paris, 1958, p. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> După împăratul Valentinian III, Curtea Imperială din Orient nu i-a recunoscut decât pe împărații Anthemius şi Iulius Nepos.

#### Sic transit gloria mundi!

Romulus a fost detronat de Odoacru, căpetenia herulilor, care a trimis insignele imperiale la Constantinopol, în semn de respect față de puterea imperială. Drept recompensă pentru actul său de fidelitate, Împăratul Zenon l-a numit pe Odoacru **magister militum per Italiam**.

Din acest moment, împărații romani de răsărit, din Constantinopol apar în ochii contemporanilor drept singurii succesori și moștenitori legitimi ai tradițiilor politice a cezarilor romani, fiind și rămânând unicul imperiu creștin. 389

# Împărați Latini de Constantinopol, 1204-1261<sup>390</sup> Rezidentiali:

**Balduin I** sau Baudouin I de Hainaut, conte de Flandra, 1204 – 1205

Henri de Hainaut, fratele său, 1206 – 1216

Pierre de Courtenay, 1217

**Yolande**, văduva lui Pierre, împărăteasă, 1217 – 1219

Conon de Béthune, regent, 1219 – 1220

Jean Colonna, cardinal de Sainte-Praxède, regent, 1220

Robert de Courtenay, 1221 – 1228

Maria, sora lui Robert, văduva lui Teodor Lascaris, regentă, 1228

Narjot de Toucy, prima oară, cezar și regent, 1228 – 1231

**Jean** de Brienne, rege al Ierusalimului, împărat, 1231 – 1237

Anseau de Cayeux, regent, 1237 – 1238

Narjot de Toucy, a doua oară, regent, 1238 – 1240

**Balduin II** sau Baudouin II, de Courtenay, 1240 – 1261

25 iulie 1261, romeii recuceresc Constantinopolul

15 august 1261, intrarea triumfală a împăratului Mihail VIII Paleologul în Constantinopol

#### titulari:

**Balduin II** sau Baudouin II, de Courtenay, 1261 – 1273

Filip I de Courtenay, 1273 – 1283

Ecaterina I de Courtenay, 1283 – 1307

Ecaterina II, de Valois, 1308 – 1346

Filip II (I-ul d'Anjou-Tarente), prin căsătoria cu Ecaterina II de Valois, 1313 – 1331

Robert II d'Anjou-Tarente, 1346 – 1364

Filip III, d'Anjou-Tarente, 1364 – 1373

**Iacob** de Baux, 1373 – 1384

**Ludovic II**, d'Anjou, 1384 – 1387

<sup>389</sup> Stelian **BREZEANU**, *O istorie a Imperiului Bizantin*, Editura Albatros, București, 1981, pp.20-21.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> V. **GRUMEL, Traité d'études byzantines. L., La Chronologie**, Paris, 1958, p. 403.

### Despoți și împărați greci ai Tesalonicului<sup>391</sup>

**Teodor** Anghelos, Comnenul, Dukas, Despot de Epir, 1215? – 1224

Împărat al Tesalonicului, 1224 – 1230

Manuel, fratele celui precedent, Despot al Epirului și Tesalonicului, 1230 – 1237/1238

Ioan, fiul lui Teodor, Despot, c. 1238 – 1244

Dimitrie, fratele lui Ioan, Despot, 1244 – 1246

În anul 1246, Despotatul Tesalonicului a fost integrat sau reunit cu Imperiul Romeu de la Niceea.

## Despoți greci ai Epirului<sup>392</sup>

Mihail I, Anghel, Comnenul, Dukas, 1205? – 1215?

**Teodor**, fratele lui Mihail I, Despot al Epirului, 1215? – 1224,

1224, intrarea în Thesalonik și încoronarea ca împărat al Tesalonicului, 1224-1230

**Manuel**, fratele lui Teodor și Mihail I, Despot, 1230 – 1236?

Mihail II, fiul lui Mihail I, Despot, 1236? – 1271?

**Nichifor I**, fiul lui Mihail II, (1266), 1271 – 1296

Toma, fiul lui Nichifor, 1296? – 1318

## Duci de Neopatras, din Familia Anghelilor<sup>393</sup>

Ioan I, Anghelos, Duce de Neopatras, 1271 – 1295

Constantin Anghelos, 1295 – 1303

**Ioan II**, Anghelos, 1303 – 1318

1318, Ducatul trece la Ducatul de Athena

### Despotatul Grec de Moreea (Mistra)<sup>394</sup>

#### I. Sub Cantacuzini

Manuel Cantacuzino, fiul lui Ioan VI, 1348 – 1380

Matei Cantacuzino, fratele celui precedent, 1380 – 1383

Dimitrie Cantacuzino, fiul lui Matei, 1383

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> V. **GRUMEL**, *Traité d'études byzantines*. L., *La Chronologie*, Paris, 1958, p. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> V. **GRUMEL**, *Traité d'études byzantines*. L., *La Chronologie*, Paris, 1958, p. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> V. **GRUMEL**, *Traité d'études byzantines*. L., *La Chronologie*, Paris, 1958, p. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> V. **GRUMEL**, *Traité d'études byzantines*. I., *La Chronologie*, Paris, 1958, p. 373.

### II. Sub Paleologi

Teodor I, fiul mai tânăr al împăratului Ioan V și al Elenei Cantacuzino, 1383 – 1407

**Teodor II**, fiul lui Manuel II Paleologul, 1407 – 1443

guvernează singur, 1407 - 1443

împreună cu frații săi Constantin și Toma, 1428 – 1443

Constantin și Toma, Paleologi, frați, 1443 – 1449

Constantin, 1449 – 1453, împărat

**Toma** și **Dimitrie**, Paleologi, frați, 1449 – 1460

1460, Mistra este cucerită de turci.

# IMPERIUL TREBISONDEI sau "translatio imperii" (1204-1461)<sup>395</sup>

**Trapesus**, Trapezous, Trebisonda, **Trebizonda**, Trapezount, **Trapesunt** [cu numele turcesc TRABZON, din 1461], o așezare străveche, pe coasta de nord-est a Mării Negre, din Asia Mică, respectiv Turcia de azi.

### Dinastia Comnenilor,

### 1. la Constantinopol

| Isac I, Comnenul                             | 1057 - 1059 |
|----------------------------------------------|-------------|
| Alexios I, Comnenul, întemeietorul dinastiei | 1081 – 1118 |
| Ioan II, Comnenul                            | 1118 - 1143 |
| Manuel I, Comnenul                           | 1143 - 1180 |
| Alexios II, Comnenul                         | 1180 - 1183 |
| Andronic I, Comnenul                         | 1183 - 1185 |

### la Trebisonda și Sinope

Fondatori: regina Tamar a Georgiei (1184-1212), Alexios I al Trebisondei (1204-1222) [și David, Principe de Sinope (1204-1214)]

## 2. Principatul de Sinope [turcește Sinop]<sup>396</sup>

| L | )avid, | ( | Comnen |  | 1204 - 1 | 1214 |
|---|--------|---|--------|--|----------|------|
|   |        |   |        |  |          |      |

#### 3. la Trebisonda

*Aprilie 1204 – 15 August 1461*<sup>397</sup>

| Alexios I, "Mare Comnen", "Basileu al Romeilor" | 1204 - 1222 |
|-------------------------------------------------|-------------|
| Andronikos I, Ghidos, ginerele lui Alexios I    | 1222 – 1235 |
| Ioan I. Axuchos, fiul mai mare a lui Alexios I  | 1235 – 1238 |

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Termen evolut din figura de stil, utilizată de Sf. Ieronim (347-420), "regna transferre", cu bază sau origine biblică, vezi: Daniel 2, 21; Înțel. lui Isus, fiul lui Sirah, 10,8.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Nordul Turciei, port la Marea Neagră, la fel ca și Trebisonda.

După Max WILBERG, Regenten-Tabellen, Weltbild Verlag, Augsburg, 1995², Reprint, p. 11 [ediția princeps, Frankfurt/Oder, 1906¹]. Mai vezi şi Karl KRUMBACHER, Geschichte der byzantinischen Literatur, von Justinian bis zum Ende des Oströmischen Reiches (527-1453), vol. II, 1897, pp.1049-1051.

| Manuel I, Luptătorul, Militarul                      | 1238 - 1263           |
|------------------------------------------------------|-----------------------|
| Andronik II,                                         | 1263 – 1266           |
| Gheorghe,                                            | 1266 - 1280           |
| Ioan II, "împărat al Orientului, Iberiei și al țării |                       |
| de dincolo de mare", din 1282-pace cu Paleolo        | gii 1280 – 1297       |
| Alexios II,                                          | 1297 – 1230           |
| Andronik III,                                        | 1330 – 1332           |
| Manuel II, minor,                                    | 1332                  |
| Vasile,                                              | 1332 - 1340           |
| Irina, văduva lui Vasile                             | 1340 - 1341           |
| Ana,                                                 | 1341 – 1342           |
| Ioan III,                                            | 1342 – 1344, († 1361) |
| Mihai, (13                                           | 41) 1344 – 1349       |
| Alexios III, 1349, încă minor                        | 1349 - 1390           |
| Manuel III, fiul lui Alexios III                     | 1390 – 1417           |
| Alexios IV, ucis de Ioan IV                          | 1417 – 1447           |
| Ioan IV, fiul lui Alexios IV                         | 1447 – 1458           |
| David, fratele lui Ioan IV <sup>398</sup>            | 1458 – 1461, († 1466) |

### Bibliografie selectivă pentru Imperiul din Trebizonda

- [Catalog] *Treasures of Mount Athos*, B'Edition, *Catalogue* of the Exhibition..., Athanasios A. KARAKATSANIS, Managing Editor, Thesaloniki, 1997, 695 p., † il., pl., icoane, miniaturi etc.[mai multi colaboratori].
- Nicoară BELDICEANU, Le monde ottoman des Balkans (1402-1566), Institutions, societé, économie, Variorum Reprints, London, 1976.
- Nicoară **BELDICEANU**, *Le timar dans l'État ottoman (début XIV<sup>e</sup> début XVI<sup>e</sup> siècle*), Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1980, 122 p.
- Nicoară **BELDICEANU**, *Recherche sur la ville ottomane au XV-e siècle. Étude et actes*, de..., Librairie d'Amérique et d'Orient, Adrien Maisonneuve, Paris, 1973, 466 p. [Bibliothèque Archéologique et Historique de l'Institut Français d'Archéologie d'Istanbul, XXV].
- Nicoară BELDICEANU și P. Ş. NĂSTUREL, Biens du Monastère Sainte-Sophie de Trebizonde dans plusieurs bandons du pays à la charnière de la conquête (1461), în Byzantion, Bruxelles, Tome LX, 1990, p. 25-89.
- Josef **BERNHART**, *Der VATIKAN als Weltmacht*. **Geschichte und Gestalt des Papstum**, Paul List Verlag Leipzig, 1930, 449 p., incl. **Listele cronologice a Papilor**, p. 442-443.

Stelian **BREZEANU**, **O istorie a Imperiului Bizantin**, Editura Albatros, București, 1981, p.255; **Istoria lumii în date...**, Op. cit., mai mulți colab. Sub conducerea lui Andrei **OȚETEA**, Edit. Encicl. Română, București, 1972, pp. 81-84. Verlag, Stuttgart și Zürich, 1988, 231 p., incl. 209 il. și pl. [Antike Kunst im Vorderen Orient].

Max **WILBERG, Regenten-Tabellen**, Weltbild Verlag, Augsburg, 1995<sup>2</sup>, Reprint, 336 p. [ediția princeps, Frankfurt/Oder, 1906<sup>1</sup>].

- Teodor **BODOGAE**, *Din Istoria Bisericii Ortodoxe de acum 300 de ani*, Considerațiuni istorice în legătură cu Sinodul de la Iași, Sibiu, 1943, 156 p. [Seria Didactică, Nr. 13].
- Teodor **BODOGAE**, *Ajutoarele româneşti la mănăstirile din Sfântul Munte Athos*, [,,Nici un alt popor pravoslavnic nu a făcut atâta bine pentru Athos, cât au făcut Românii" (Porfir Uspenskij, **Afon**, III, 3, p. 334], Sibiu, 1940, 353 p. [Seria Didactică, Nr. 11].
- Jean **DARROUZÈS** A.A., *Épistoliers Byzantins du X-e siècle*, édités par..., Inst. Franc., d'Étud., Byz., Paris, 1960, 430. [A. O. Chr., 6].
- Jean **DARROUZÈS**, **Documents inédits d'Ecclesiologie byzantine**, Textes édités, traduits et annotés par..., Inst. Franc. d'Étud. Byz., Paris, 1966, 442 p.
- Jean **DARROUZÈS**, *Recherches sur les ΟΦΦΙΚΙΑ de l' Église Byzantine*, par..., Institut Français d'Études Byzantines, Paris, 1970, 618 p. [Archives de l'Orient Chrétien, 11].
- Jean **DARROUZÈS**, *Le registre Synodal du Patriarcat Byzantin au XIV-e siècle*. Étude paleographique et diplomatique, par..., Inst. Franc. d'Étud. Byz., Paris, 1971 [A.O.Chr., 12].
- Jean **DARROUZÈS** A.A., *Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopolitanae*. **Texte critique, introduction et notes**, par..., Inst. Franc. d'Études Byz., Paris, 1981, 521 p. [Géographie Ecclésiastique de l'Empire Byzantin, Tome I].
- Jean **DARROUZÈS** et Albert **FAILLER**, *Tables générales des Échos d'Orient (1887-1942*, Inst. Franc. d'Étud. Byz., Paris, 1986, 392 p.
- S. B. **DAȘKOV**, *Dicționar de împărați bizantini*, traducere de Viorica și Dorin ONOFREI, Editura Enciclopedică, București, 1999, 508 p.
- George FINLAY, *Die Geschichte Griechenlands* von seiner Eroberung durch die Kreuzfahrer bis zur Besitznahme durch die Türken, und des *Kaiserthums Trapzunt*, 1204-1461, aus dem Englischen übersetzt von Carl B. REICHING, Tübingen, 1853, Verlag der H. Laupp'schen Buchhandlung, 474 p.
- Fontes Historiae Daco-Romanae, IV, Scriitori și acte bizantine secolele IV-XV, publicate de Haralambie MIHĂESCU, Radu LĂZĂRESCU, Nicolae-Şerban TANAȘOCA, Tudor TEOTEOI, Editura Academiei Române, București, 1982.
- Fontes Trapezuntini I, ed. A. Papadopulos-Kerameus, Adolf M. Hakkert, Éditeur, Amsterdam, 1965², XV+176 р.[Сборникь источниковь по исторіи Трапезундской Имперіи, издаль..., St Pétersbourg, 1897¹], Réimpression anastatique de l'Edition St. Pétersbourg, 1897.
- Edward **GIBBON**, *The decline and fall of the Roman Empire*, by..., An Abridgement by D. M. LOW, 1960, Book Club Associates, London, 924 p.+hartă.
- Edward **GIBBON**, *Istoria declinului și a prăbușirii imperiului roman*, *Antologie*, traducere și prefață de Dan HURMUZESCU, vol. I-III, Biblioteca pentru toți, Editura Minerva, București, 1976.
- Christian **HANNICK**, Studien zu den griechischen und slavischen liturgischen Handschriften der Österreichischen Nationalbibliothek, Wien, 1972, 175 p. [Byzantina Vindobonensia, Bd. VI].
- Gerhard **HERM**, *Strahlend in Purpur und Gold*, **Das heilige Reich von Konstantinopel**, Econ Verlag, Düsseldorf, Wien, 1979, 379 p.+il.
- HÖFISCHE KULTUR IN SÜDOSTEUROPA. Bericht der Kolloquien der Südosteuropa Kommission 1988 bis1990, Herausgegeben von Reinhard LAUER und Hans Georg MAJER, Mit 60 Abbildungen, Vandenhoeck & Ruprecht in Göttingen, 1994, 430 p.
- Walter **HOTZ**, *Byzanz*, *Konstantinopel*, *Istanbul*, Handbuch der Kunstdenkmäler, Deutscher Kunstverlag, 1978, München, 207 p. + hărti și 140 il.
- Herbert **HUNGER**, Viena, *Reich der neuen Mitte*. **Der christliche Geist der byzantinischen Kultur**, Verlag Styria Graz, Wien, Köln, 1965, 472 p. + 29 pl.

- Raymond **JANIN**, *Constantinople Byzantine*, Développement urbain et répertoire topographique, Deuxième édition, Institut Français d'Études byzantines, Paris, 1964, 542 p. [Archives de L'Orient Chrétien, 4 A].
- Raymond **JANIN**, *La géographie ecclésiastique de l'Empire Byzantin*, Première partie, **Le Siège de Constantinople et le Patriarcat Oecumenique**, Tome III, **Les Églises et les Monastères**, par..., deuxième édition, Paris, 1969, 605 p. Publié avec le concours du Centre de la Recherche Scientifique [Publications de l'Institut Français d'Études Byzantines].
- Raymond **JANIN**+ **A.A.**, *Les Églises et les Monastères des grands centres byzantins* (Bithynie, Hellespont, Latros, Galèsios, Trébizonde, Athènes, Thessalonique), par..., Publié avec le concours du Centre National de la recherche Scientifique, Paris, 1975, 492 p.[Géographie Ecclesiastique de l'Empire Byzantin].
- Raymond **JANIN**, *Musulmans malgré eux*. *Les stavriotes*, în *Échos d'Orient*, Paris, Tom 15, 1912, p. 495-505.
- Emile **JANSSENS**, *Trébizonde en Colchide*, Presses Universitaires de Bruxelles, 1969, 271 p. + XXXII pl. și 2 hărți [Université libre de Bruxelles, Travaux de la Faculté de Philosophie et Lettres, XL].
- Hubert **JEDIN**, *Handbuch der Kirchengeschichte*, 11 vol. (I, II/1+2+3, III/1+2, IV, V, VI/1+2, VII), Sonderausgabe, 30 sec. XX, Unveränderter Nachdruck der Sonderausgabe von 1985, Herder Freiburg, Basel, Wien, 1999□, [1962¹, 1965², 1985³].
- Dr. Johann Heinrich KRAUSE, *Die Eroberung von Constantinopel* im dreizehnten und fünfzehnten Jahrhundert durch die Kreuzfahrer, durch die nicäischen Griechen und durch die Türken, nach byzantinischen, fränkischen, türkischen Quellen und Berichten dargestellt, von...., Neudruck der Ausgabe Halle 1870, Zeller Verlag, Osnabrück, 1987, 228 p.
- Karl **KRUMBACHER**, *Geschichte der byzantinischen Literatur*, von Justinian bis zum Ende des Oströmischen Reiches (527-1453), vol. I-II, 1897, Burt Franklin Bibliographical Series XIII, New York 25, N.Y.
- Lexikon des Mittelalters, VIII, Lexma Verlag, München, 1997 [serie].
- Ioan Marin MĂLINAȘ, Regeste și registre de la Constantinopol și Roma, din prima jumătate a secolului al XIII-lea, privitoare la primatul Vasile I și la împăratul Ioniță Caloian din Târnovo. Unirea Bisericească a lui Ioniță Caloian, din anul 1203 și încoronarea acestuia la 1204, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2000, 263 p.
- Ioan Marin MĂLINAȘ, *La umbra Sarmizegetusei romane*. Basilica din Densuş, Reflexii istorice și liturgice inspirate de o carte tipărită la Viena în 1775, Editura "Mihai Eminescu", Oradea, 1997, 195 p.+148 f. Facsimil, il., hărți, pl., planuri.
- Ioan Marin MĂLINAȘ, *Florilegium studiorum*, Studii de istorie bisericească a românilor, Editura Imprimeriei de Vest, Oradea, 2002, 136 p.
- A. D. MORDTMANN, Belagerung CONSTANTINOPELS durch die Türken im Jahre 1453, Nach den Originalquellen bearbeitet von...., Neudruck der Ausgabe Stuttgart und Augsburg 1858, Biblio Verlag, Osnabrück, 1987, 147 p. + planul (harta) oraşului Constantinopol, la 1453-reconstituire.
- Georg **OSTROGORSKI**, *Geschichte des byzantinischen Staates*, Verlag C.H. Beck, München, 1963, 569 p.
- A. **PAPADOPULOS-Kerameus, ed.,** *Fontes Trapezuntini I*, Adolf M. Hakkert, Éditeur, Amsterdam, 1965<sup>2</sup>, XV+176 p
- Michaelis **LE QUIEN, Oriens Christianus. I., Patriarchatus Constantinopolitanus**, Parisiis, Ex Typografia Regia, 1715<sup>1</sup>, 1740<sup>2</sup>, Reprint Graz, 1958<sup>3</sup>, Akademische Druck u. Verlagsanstallt.

- DA ROMA ALLA TERZA ROMA, Documenti e studi, DOCUMENTI I, Roma-Mosca, 1989, *L'idea di Roma a Mosca secoli XV-XVI*, Fonti per la storia del pensiero sociale russo, Roma, Herder Editrice e Libreria, 1989, 449 p.
- Peter SCHREINER, Neue höfische Zentren im Byzantinischen reich. Die Kultur des trapezuntischen Kaiserhofes und der Despotenhöfe, în volumul HÖFISCHE KULTUR IN SÜDOSTEUROPA. Bericht der Kolloquien der Südosteuropa Kommission 1988 bis1990, Herausgegeben von Reinhard LAUER und Hans Georg MAJER, Mit 60 Abbildungen, Vandenhoeck & Ruprecht in Göttingen, 1994, p. 42-55.
- Henri **STIERLIN**, *Byzantinischer Orient*. **Von Konstantinopel bis Armenien und von Syrien bis Äthiopien**, von..., Photos von Anne und Henri Stierlin, Belser
- Stelian **BREZEANU**, *O istorie a Imperiului Bizantin*, Editura Albatros, Bucureşti, 1981, p.255; **Istoria lumii în date...**, Op. cit., mai mulți colab. Sub conducerea lui Andrei **OȚETEA**, Edit. Encicl. Română, București, 1972, p. 81-84.

# II. Expansiunea Arabă în Orientul Creștino-Ortodox

**Mahomed**, c.\*570 - †632, întemeitorul Islamului. De prin anul **610** el a început să predice noua religie: **Coranul** este cartea fundamentală și sfântă a musulmanilor. În anul **653**, adică 21 de ani după moartea lui Mohamed, **Sa'id ibn Thabit** a redactat versiunea oficială a Coranului. Această versiune de redacție târzie a Coranului, poartă amprenta luptelor cu creștinii din Orient, cu pretențiile universaliste ale religiei islamice, dominate de ură și tendințe de dizolvare a Creștinismului, prin absorbirea, convertirea de bună voie sau cu forța la Islam.

În anul 622 are loc **Hegira**, adică fuga lui Mahomed de la Mecca, la Medina: începutul "erei musulmane".

Câţiva ani mai târziu, la 630, Mahomed a cucerit Mecca, care devine primul centru religios al musulmanilor. Al doilea centru este Medina, al treilea a devenit Ierusalimul şi a patra moschee după Mecca, a fost Basilica Patriarhală Sfânta Sophia din Constantinopol, din 30 mai 1453, până în anul 1934.

# Califi, succesori imediați ai Profetului Mahomed, Rașidun, 632-661

**Abdallah Abu Bekr**, primul Calif, **632-634**, care învinge răsculații triburilor de beduini din Arabia, din jurul centrelor Mecca și Medina. În anul 633 a condus prima ofensivă musulmană împotriva provinciilor bizantine din Orient.

Omar (Umar) ibn al-Khattab, Calif, 634-644 nov. 3, a lărgit considerabil granițele noului Imperiu arabo-musulman în ascensiune. 635-640, Omar a cucerit Siria și Palestina. Prin bătălia de la Yarmuk, de la 20 august 636, Califul Omar câștigă o victorie însemnată împotriva romeilor, după care a urmat cucerirea Ierusalimului, în anul 637 și a Cezareei Palestinei, în anul 640. În anul 636, Omar a început cucerirea Persiei. Decisive au fost în sensul acesta victoriile de la Quadisya, 637; Ctesiphon și Nehawand, în anul 640. Mesopotamia a fost cucerită de arabi între anii 639-641, iar Babilonul în anul 641. Egiptul de nord a

\_

Pentru acest capitol, vezi Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Editura Albatros, Bucureşti, 1981, p.255; Istoria lumii în date..., Op. cit., mai mulți colab. Sub conducerea lui Andrei OŢETEA, Edit. Encicl. Română, Bucureşti, 1972, pp. 81-84.

fost cucerit între anii 639-642. În iunie 640, bizantinii au fost înfrânți de arabii conduși de generalul Amr ibn al-As, la Heliopolis. La data de 17 septembrie 642, bizantinii au evacuat Alexandria. Babilonul a fost cucerit de arabi în anul 641.

Othman sau Uthman ibn Affan, Calif, 644-656, ucis. După cucerirea Ciprului în anul 649, arabii încep expedițiile navale împotriva Imperiului Bizantin. Bazele puterii navale arabe le-a pus guvernatorul arab al Egiptului Abd Allah ibn Sa'd în anul 645. Cu această flotă, arabii i-au învins pe romei în apropierea coastei Lykiei, în anul 655.

Ali ibn Abi Talib, Calif, 656-661, nepotul şi ginerele lui Mahomed, neagreat de masele de beduini din Arabia, din cauza colaborării şi simpatiei acestuia față de nobilimea arabă din Mesopotamia-Irak. În timpul domniei lui Ali, Medina a încetat să mai joace un rol important în Califatul Arab. În acest timp apare şi mişcarea charidjiților, care au cerut egalitatea în drepturi şi avere a tuturor musulmanilor, precum şi alegerea Califului de către toți musulmanii. În anul 658, Ali îi învinge pe charidjiți în lupta de la Nahrwan, pe Tigru. Doi ani mai târziu, în anul 660, în Siria a izbucnit o altă răscoală împotriva lui Ali, condusă de Moawiya, şeful tribului Omeia. La 24 ianuarie 661, Ali a fost asasinat de un charidjit, iar Moawiya, guvernatorul Siriei a devenit Calif.

# Instituția Califatului, 24 ianuarie 661 – 1924 martie 3

În limba arabă cuvântul "khalīfa" înseamnă "reprezentant" sau "urmaş", iar după anul 632 s-a încetățenit ca titlu pentru urmașii lui Mahomed, în calitatea acestora de conducători religioși și politici ai celui dintâi stat islamic: "khalīfat Rasūlillāh", adică "urmașul trimisului" sau "profetului". Califii urmau să reprezinte religia islamică și să răspundă de destinele comunității musulmane în întregul ei, fiind în același timp și monarhi sau conducători politici ai primului Stat musulman. Persoana califilor era învestită cu un fel de putere dublă: spirituală și lumească; un fel de cezaropapism, întruchipat de una și aceeași persoană. Primii doi califi, Abu Bekr și Omar au fost aleși de întreaga comunitate din Mecca, încă în număr destul de mic. Omar a dispus ca urmașii lui să fie aleși de un colegiu de cinci persoane. După uciderea lui Othman, al treilea calif succesor imediat al lui Mahomed, o parte din comunitatea musulmană s-a decis pentru linia genealogică a profetului. Astfel a fost ales ginerele acestuia, Ali, nepotul și ginerele lui Mahomed. Ulterior, Califatul a devenit ereditar. Prima linie ereditară a Califatului au deținut-o Omeazii (661-750), apoi Abasizii (749-1258). După invazia mongolă, din secolul al XIII-lea, Califatul a devenit doar o funcție simbolică, iar califii s-au refugiat la curtea din Cairo a sultanilor mameluci din Egipt, unde, într-o serie dinastică abasidă, de 22 de persoane au contribuit la consolidarea puterii absolutiste a monarhului musulman din tara Nilului. Situatia s-a mentinut astfel până în anul 1517, când otomanii au cucerit Egiptul, după care, funcția Califatului, deși doar simbolică, a fost preluată de sultanii otomani, de la Constantinopol. Un singur sultan otoman, Abdul Hamid II (1876-1909) a încercat să confere instituției Califatului gloria și importanța ei de altădată, acțiune

care a generat apoi, nu reînvierea acestei instituții, ci fondarea mișcării panislamice, grație acțiunilor inițiate de Djamaladdin al Afghani (1838-1897) și ucenicii acestuia.

Lovitura de moarte a Califatului a dat-o Mustafa Kemal Atatiurk (1881-1938), primul președinte al Republicii Turcia (1923-1938), proclamată în data de 29 octombrie 1923. La data de 3 martie 1924, Atatiurk a abolit Califatul, după ce, la 1 noiembrie 1922, în calitate de comandant suprem al armatei turcești a abolit Sultanatul, iar din data de 13 octombrie 1923, capitala Statului, a fost mutată, de la Constantinopol, la Ankara. De atunci, pe plan panislamic, s-au întreprins mai multe încercări nereușite, de creare a unei instituții, care să înlocuiască și să continue Califatul, adică să reprezinte lumea musulmană și religia islamică în întregul ei.

În ceea ce privește evoluția relațiilor dintre musulmani și adepții altor religii (creștini, evrei, zoroastrieni), Dr. Paul **Brusanowski**, de la Sibiu, face următoarea constatare:

"Situația acestora (a nemusulmanilor, n.n.) s-a înrăutățit însă mult în timpul califului Umar II. Datorită implicațiilor financiare, conducătorii musulmani nu avuseseră interesul de a-i încuraja pe creștini, evrei sau zoroastrieni să se convertească la islam. Situația însă s-a schimbat după reglementările fiscale ale lui Umar II. Odată ce problema mawalilor putea fi într-o oarecare măsură considerată rezolvată, au început și primele persecuții la adresa nemusulmanilor, care constituiau totuși majoritatea populației."

"Încă de la începutul cuceririi islamice, așa-numitele "popoare ale Cărții" (creștinii și evreii) au fost considerați dhimmi (în unele lucrări, termenul este redat, datorită transcripției arabe, sub forma de zimmi), ceea ce înseamnă "protejați". Statutul juridic al acestora este stabilit de așa-numitele Ordonanțe sau Prescripții ale lui Umar, care prezintă textul unei înțelegeri dintre creștini și calif. Multă vreme s-a crezut că referirea privește pe Umar I, cel de-al doilea calif patriarhal. Totuși, cercetările mai noi au stabilit că "nu avem de-a face cu un text autentic (...), ci cu o sistematizare, cu un rezumat târziu al obligațiilor nemusulmanilor, în speță ale creștinilor, rezumat alcătuit nu în timpul lui Umar I ibn el-Khattab (634-644), ci parțial la sfârșitul secolului al VIII-lea și, în cea mai mare parte, în secolul al IX-lea, dar în temeiul unor practici și proceduri mai vechi și atribuite celui de-al doilea urmaș - khalife al lui Muhammad, pentru a-i conferi mai multă autoritate și prestigiu"."

"Istoricii consideră că aceste "practici și proceduri mai vechi" au cunoscut o înăsprire în timpul piosului calif musulman Umar II. Acesta a interzis să se construiască noi biserici și sinagogi, ba uneori a dispus și demolarea lăcașurilor de cult nemusulmane, construite în anii precedenți. Totuși, urmașii lui Umar II, în special Hisham (724-743) și Marwan II (745-750), au revenit la tradiția de toleranță religioasă a primilor califi umayyazi. Însă, în același timp, nu au mai respectat nici măsurile luate de Umar II în favoarea mawalilor. În aceste condiții, noi convertiți la religia islamică au pornit revolta armată, adoptând ideologia șiismului contestatar. "400"

<sup>400</sup> Luat după Dr. Paul BRUSANOWSKI, Stat şi religie în Orientul mijlociu islamic, Editura Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 2005, p. 51, nota 84.

### Iată și câteva fragmente ale acestor prescripții:

[Mihai Maxim, Tările Române și Înalta Poartă, București, 1993, p. 169. "noi (creștinii) ne-am angajat față de dvs. la următoarele: să plătim îndată jiziya și să fim umiliți; de acum înainte să nu mai construim în orașele noastre și nici în împrejurimile lor nici mănăstiri, nici biserici, nici case patriarhale, nici schituri; nu vom mai repara lăcașurile noastre de cult, care se vor afla în ruină și nici casele noastre, care se găsesc în cartierele musulmane (...). Nu vom predica defel altora legea noastră și nici nu vom chema pe nimeni la ea, dar nu vom împiedica pe nimeni dintre ai noștri să îmbrățișeze islamul, daca aceasta îi va fi vrerea. În public, îi vom trata pe musulmani cu cinste și considerație și ne vom ridica de pe locurile noastre, dacă ei vor dori să se așeze. Nu ne vom asimila deloc lor în ceea ce privește veșmintele, nici turbanul, nici încălțările și nici în felul de tundere sau aranjare a părului (...). Ne vom rade doar părtile anterioare ale capului și vom păstra aceleași forme ale veșmintelor noastre ca în trecut (...). Vom face să nu se vadă crucile noastre pe biserici și la ceremonii, nici cărțile noastre sfinte, pe nici una dintre străzile frecventate de musulmani și nici în pietele lor (...). În bisericile noastre nu vom trage clopotele, decât foarte încet, și nu vom ridica deloc vocea la rugăciune și la cântările noastre religioase, când un musulman va fi de față. Vom face să nu se audă deloc bocetele, când ne petrecem morții; nu vom ține în mână pe stradă lumânări aprinse; nu ne vom aduna împreună într-un cartier musulman, nici în prezența musulmanilor; nu ne vom îngropa morții în apropierea cartierelor musulmanilor, nu vom lovi niciodată un musulman (...). Acestea sunt condițiile la care am subscris noi toți și membrii neamului nostru și în schimbul cărora am primit aman ("iertare"). Dacă vom încălca vreuna din aceste condiții, acceptate de noi, atunci musulmanii nu vor mai avea nici o obligație de respectat față de noi și le va fi îngăduit și permis să ne trateze ca pe răzvrătiți și rebeli'' (*Ibidem*, p.169-171).]<sup>401</sup>

## Califatul Omeazilor, cu capitala la Damasc, 661-750

**Moawiya I**, Calif, **661** – **680**, întemeietorul dinastiei Omeiazilor, Califatul devenind ereditar; proprietatea privată asupra pământului fiind recunoscută.

**Jezid**, 680 – 683

**Moawiya II**, 683 – 684

**Mervan I**, 684? – 685

**Abdalmalik** sau Abd-al-Malik, 685 – 705

**Walid I**, 705 – 715

**Suleiman I**, 715 – 717

**Omar II**, 717 – 720

**Jezid II.** 720 – 724

Hisam, 724 – 743

**Walid II**, 743 – 744

Jezid III, 744

**Ibrahim** – Abraham, 744

**Merwan II**, 744 – 750

-

loi Ibidem.

# Califatul Abasizilor, 750 – 1258, capitala se mută, de la Damasc, la Anbar, iar după anul 762, la Bagdad

### Abdu-l-Abbas al Saffah, 750 – 754

- al Mansur, 754 775
- al Mahdi, 775 785
- al Hadi, 785 786

### Harun al-Raşid, 786 – 809

- al Amin, 809 813
- **al Mamun**, 813 833
- al Mutasim, 833 842
- **al Wathik**, 842 847
- al Mutawakkil, 847 861
- al Muntasir, 861 862
- al Mutazz, 862 866
- al Muchtadi, 866 869
- al Mutamid, 869 892
- **al Mutadid**, 892 902
- al Muktafi, 902 908
- al Muktadir, 908 932
- al Kahir, 932 934
- **al Radi**, 934 940
- al Muttaki, 940 943
- al Mustakfi, 943 946
- al Muti, 946 974, începând cu Muti, funcția Califatului a fost redusă doar la aceea de căpetenie religioasă, fiind obligat să renunțe la prerogativele civile, politice și de monarh, pe care, după anul 946 le-au exercitat membrii familiei Buizilor, până în anul 1055, când au fost preluate de Selgiuci.
- **al Tai**, 974 991
- **al Kâdir**, 991 1031
- **al Kaim**, 1031 1075
- **al Muqtadt**, 1075 1094
- **al Mustazhir**, 1094 1118
- al Mustarshid, 1118 1135
- **al Râshid**, 1135 1136
- al Muktafi, 1136 1160
- **al Mustandjid**, 1160 1170
- al Mustandi, 1170 1180
- al Nâsir, 1180 1225
- al **Zâhir**, 1225 1226
- al Mustansir, 1226 1242
- al-Musta Aksim, 1242 1258

Răpindu-li-se privilegiile monarhice și civile, califii au devenit simple marionete, la discreția potentaților musulmani ai timpului, fără să mai prezinte importanță pentru istoria bisericească. Instituția Califatului s-a menținut cu multă greutate, având doar prerogative religioase, până când dinastia selgiucidă a început să decadă. Către începutul secolului al XIII-lea, califii au reușit să pună stăpânire pe regiunile din jurul Bagdadului, cu care au

format un Principat, din care puteau să trăiască în mod decent, situația menținându-se astfel, până în anul 1258. Califatul Abasid a căzut în anul 1258, adică în anul când **Hulagu**, nepotul lui Gingis Han, împreună cu hoarda acestuia au cucerit, prădat și distrus Bagdadul (40 de zile au durat acțiunile de pradă a Bagdadului, de către mongoli, când a fost ucis și al-Musta Aksim, ultimul Calif abasid, împreună cu alți 200.000 de locuitori ai orașului).

După dezastrul mongol de la Bagdad, din anul 1258, sultanul mameluc al Egiptului s-a oferit să acorde el adăpost instituției Califatului în Cairo, numind în această funcție un membru al dinastiei abaside, care a reușit să fugă din Bagdad în momentul dezastrului lui Hulagu. Situația s-a menținut astfel, până în anul 1517, când otomanii au cucerit Egiptul.

# Califii dinastiei șiite a Fatimizilor din Egipt, nerecunoscuți de către musulmanii suniți, 909-1171

Ubaidallah al-Mahdi, 909 – 934
al-Qa'im, 934 – 946
al-Mansur, 946 – 953
al-Mu'izz, 953 – 975, care în anul 969 a întemeiat orașul **Cairo**, devenit din anul 973, capitala Califatului Fatimid, **Alexandria** pierzând treptat din importanța pe care a avut-o până atunci în Egipt, ca metropolă creștină.
al-Aziz, 975 – 995
al-Hakim, 995 – 1021, care a cruțat Mănăstirea Sf. Ecaterina din Sinai al-Zahir, 1021 – 1036

al-Zahir, 1021 – 1036 al-Mustansir, 1036 – 1094 al-Mustali, 1094 – 1101 al-Amir, 1101 – 1130 al-Hafiz, 1130 – 1149 al-Zafir, 1149 – 1154 al-Faiz, 1154 – 1160

al-Adid, 1160 – 1171, ultimul Calif Fatimid, după moartea căruia, Egiptul va fi preluat de califii Ayyubizi.

# Califii Almohadişi, 1130-1269

Abd al-Mumin, 1130 – 1163 Abu Yaqub Yusuf I, 1163 – 1184 Yaqub al-Mansur, 1184 – 1199 Muhamad an-Nasir, 1199 – 1213 Yusuf II al-Mustansir, 1213 – 1224 Abdallah al-Adil, 1224 – 1227 Idris I al-Mamun, 1227 – 1232 Abd al-Wahid II ar-Raşid, 1232 – 1242 Ali Abul-Hasan as-Said, 1242 – 1248 Umar al-Mustafiq, 1248 – 1266 Abu Dabis, 1266 – 1269

### III. PERSIA

### În loc de introducere

Persia este cunoscută pentru noi, creștinii, mai ales datorită magilor.

[Potrivit istoricului Herodot, magii au fost unul din cele șapte triburi ale mezilor, având sarcina de a păstra tradițiile religioase ale poporului. În Imperiul medic au devenit o castă ereditară de sacerdoți, comparabilă cu cea a leviților din vechiul Israel și cu cea brahmană din India. În timpul lui Cyrus cel Mare, ei au preluat învățătura lui Zarathushtra, fiind considerați mai apoi discipolii acestui reformator religios, iar în epoca ahemenidă, clasa sacerdotală prin excelență a noii religii (M. Eliade, *Istoria credințelor*, p. 338; F. Altheim, *Das alte Iran*, p. 163; Burchard Brentjes, *Civilizația veche a Iranului*, București, 1976, p. 99).<sup>402</sup>

### c) Așteptarea unui Mântuitor

Magii, deși de tradiții diferite, au jucat un rol important în organizarea vieții sociale și sprirituale a Iranului part, alcătuind, pe lângă nobilimea funciară laică, cel de-al doilea corp electoral care îl alegea și întrona pe marele șah al Iranului arsacid.<sup>403</sup>

Dar, rolul cel mai important al magilor în istoria spirituală a omenirii a fost acela că au păstrat trează așteptarea venirii Mântuitorului. Întreaga lume orientală aștepta venirea unui Rege Mântuitor, a cărui naștere urma să fie vestită de o cometă. 404 Iar magii, renumiți pentru cunoștințele lor de astrologie, 105 încercau, prin interpretarea așezării stelelor pe firmamentul ceresc, să stabilească data nașterii Mântuitorului. La Şiz, în Media (azi Takht-e Suleiman, în Azerbaijanul iranian apusean), a existat un mic principat sacerdotal (numit și "comunitate a magilor" 106 s-ar fi întrunit an de an magii, pentru a aștepta nașterea regelui lumii, reîncarnarea lui Mithra. O coloană de lumină, o stea a norocului trebuia să fie, după *Cronica din Zuknin*, semnalul înfăptuirii mântuirii. Coloana sau steaua intră într-o peșteră de munte și magii sunt chemați să se apropie: 'Și noi am văzut steaua intrând în peștera tezaurului ascunselor mistere și am auzit o voce blândă și smerită care ne chema și spunea: Intrați cu dragoste aici... Şi am intrat ..., ne-am ridicat ochii și am văzut acea lumină ce nu nu poate fi descrisă de gură de om. Şi pe când lumina se concentra, se făcea că ne apărea, ca mădularele

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> Dr. Paul BRUSANOWSKI, Sinteze spirituale în Orientul Apropiat la începutul erei creştine, în rev. Transilvania, nr. 11-12, Sibiu, 2003, pp. 97-105

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Th. Mommsen, IV, p. 175.

Regăsim aceste tradiții în biografia fabuloasă a ultimului monarh elenistic, regele Mithradates VI Eupator al Pontului. Legendele spuneau că nașterea sa ar fi fost precedată de apariția unei comete, și că un fulger a coborât asupra pruncului nou născut și nu i-a lăsat decât o mică cicatrice (M. Eliade, Istoria credintelor..., II, p. 300).

James Hope Moulton, Magi, în "Encyclopaedia of Religion and Ethics" (ed. James Hastings), New York, 1955, vol. VIII, p. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> R. Ghirshman, p. 87.

unui om mic și smerit, iar acesta ne-a spus nouă: Pace vouă ... vi s-a arătat în făptura unui om mic, umil și slab, pentru că locuitorii lumii nu sunt în stare să vadă splendoarea unicului fiu al Tatălui măretiei'...''.

"Deosebit de semnificativ pentru ilustrarea existentei acestei comunităti culturale grecoorientale este faptul că cinstirea și cultul zeului Mithra a depășit granițele teritoriului stăpânit de Arsacizi. Numele acestui zeu este întâlnit pe monedele kusane, 408 în timp ce în Imperiul roman, cultul său s-a răspândit sub forma unei religii de mistere''. 409]

# Imperiul Persan, c. 700 î.d.Hr. – 330 î.d.Hr., **Dinastia Ahemizilor**

c.700 – 675 î.d.Hr., Ahaimene, Achaimenes, fondatorul legendar și eponim al Dinastiei

**Teïspe** sau Teïspes, 675 - 640

**Cirus I** sau Cyrus I, 640 – 600

Cambise I sau Cambyses I, 600 – 559

Cirus II cel Mare sau Cyrus II, 559 – 529

Cambise II sau Cambyses II, 529 – 522

Bardiya, Smerdis, Gaumata, uzurpator, 522

**Darius I cel Mare**, 522 – 486

Xerxe I sau Xerxes I, 486 – 865

**Artaxerxe I** sau Artaxerxes I, 465 – 425

Xerxe II sau Xerxes II, 425 – 424

**Sogdian** sau Sogdianos, 424 – 423

**Darius II** Ochos, 423 – 404

**Artaxerxe II** sau Artaxerxes II, 404 – 359

Artaxerxe III sau Artaxerxes III, 359 – 338

**Arse**, Arses, 338 – 336

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> [G. Widengren, Iranische Geisterwelt von den Anfängen bis zum Islam, p. 227-230, apud B. Brentjes, p. 157. Este minunat acest fragment dintr-o veche cronică persană, care atestă atât așteptarea de către magi a unui Mântuitor, precum și semnul prezicător al venirii Acestuia: steaua de pe cer. Astăzi o călătorie la ruinele vechii comunități de magi de la Șiz este la fel de emoționantă. Ruinele sunt situate pe un platou înalt de aproximativ 2000 m altitudine, înconjurat de mai mulți munți înalți (nu fără temei numele actual al așezării este Takht-e Solaiman, adică Tronul lui Solomon). S-au păstrat până azi aproape intacte zidurile rotunde ale așezării (de 1200 m lungime, 5 m grosime și 14 m înălțime), străpunse de două porți și de 27 turnuri (R. Ghirshman, p. 357, explicația figurii 47). În mijlocul așezării se află un lac adânc de 60 m, dar cu o apă atât de bogată în minerale, încât nu poate adăposti nici o vietate. În jurul așezării, pe întinsul platou, se află numeroase izvoare termale (M. Rashad, p. 177-180).

Răspânirea acestui sincretism religios până în Asia centrală și India de nord este demonstrat și din numele zeilor cinstiți de suveranii kușani: Buddha, apoi zeități hinduse (Oeșo-Şiva), iraniene (Oado-Vado, zeul vântului; Atheşo-Athiş, zeul focului; Miiro-Mithra, Pharro-Farr, zeul vatrei regale), grecești (Helios și Selene), ba chiar și elamite (Nana sau Nanaia, Marea Mamă). Prin urmare, kușanii au deținut un rol de mijlocitori între patru lumi diferite: iraniană, indiană, elenistică și central-asiatic (conform L. Petech, op. cit., p. 440-441).

Robert Turcan, Cultele orientale în lumea romană, trad. Mihai Popescu, București, 1998, p. 224-280.]

**Darius III**, Codomannos, 336 – 330, înfrânt de **Alexandru cel Mare (336-323)**, asasinat de satrapi, imperiul intră în componența cuceririlor teritoriale ale imperiului Mondial al Macedoniei.

# **Regatul Part**

### Dinastia Arsacidă, c. 250 î.d.Hr. – 228 d.Hr

**Arsace**, 250 – 247

Tiridate I, Tiridates I, 247 – 210

Arsace II, Arsaces II, 210 – 191

Friapat, Phriaphatios, 191 – 176

Fraate I, Phraates I, 176 - 171

Mitradate I, Mithradates I, 171 – 138

Fraate II, Phraates II, 138 – 128

**Artaban I**, Artabanos I, 128 – 123

Mitradate II, Mithradates II, 123 – 88

co-regenți:

Gotarze, Gotarzes, 91 - 80

**Orode I**, Orodes I, 80 – 78

Artaban II, Artabanos II, 88 – 76

**Sanatruce**, Sanatruces, Sinatruces, 76 – 70

Fraate III, Phraates III, 70 – 58

Mitradate III, Mithradates III, 58 – 57

Orode II, Orodes II, 57 – 37

co-regent:

Pacor I, Pacoros I, 38

Fraate IV, Phraates IV, prima oară, 37 – 30

**Tiridate II**, Tiridates II, prima oară, 30 – 29

Fraate IV, Phraates IV, a doua oară, 29 – 28

**Tiridate II**, Tiridates II, a doua oară, 28 – 26

Fraate IV, Phraates IV, a treia oară, 26 î.d.Hr. – 2 d.Hr

Fraatace sau Fraatace V, Phraataces V, 2 – 4

**Orode III**, Orodes III, 4 – 7

**Vonone I**, Vonones I, 7 - 12

Artaban III, Artabanos III, 12 – 38

co-regenți:

Tiridate III, c. 36

Cinnamus, c. 37

Vardan, în partea de apus a imperiului, 38 - 45

Gotarze II, Gotarzes II, 38 – 39, apoi în partea orientală a imperiului, 39 - 51

Vonone II, Vonones II, c. 51

**Vologese I**, Vologaeses I, 51 – 78/80

Pacor II, Pacoros II, 77/78 – 114/115, cu întreruperi

co-regenți:

Artaban IV, Artabanos IV, 79 – 80

**Osroe**, Osroes, Osrhoes, 109 – 114/115

Osroe, Osroes, Osrhoes, 109 – 130

Partamaspate, Parthamaspates, c. 117

Vologese II, Vologaeses II, 128 – 147

co-regent:

Mitradate IV, Mithradates IV, 130 – 147

Vologese III, Vologaeses III, 148 – 192

Vologese IV, Vologaeses IV, 192 – 207

**Vologese V**, Vologaeses V, la **Ctesifon**, 207 – 222

**Artaban V**, Artabanos V, la **Susa**, 213 – 224 sau 228

**Artavasde**, Artavasdes, 227/228, fiul lui Artaban V, întreprinde ultima rezistență partă; este înfrânt și executat la Ktesiphon, de **Ardașir I** al Sasanizilor

# Şahii din Dinastia Sassanidă, 224-651

**Ardaşir I**, fiul lui Papak, din Familia Sassan, în anul 208, întemeiază în Principatul Persida o dinastie locală, 224 – 240; în anul 226 ia titlul de Şahinşah – rege al regilor, cu capitala la Ktesiphon, înlocuind astfel **Dinastia Arsacidă**, c. 250 î.d.Hr. – 224 d.Hr., cu capitala la Nisa. Tiridates (248-214), fratele lui Arsaces (întemeietorul Dinastiei, c. 250-248) este primul monarh care adoptă titulatura de **"basileus"**; de la șahii perși, titulatura de basileus va fi preluată și de împărații romei, începând cu Herakleios I (610-641), în anul 628, adică după victoria acestuia împotriva perșilor.

**Şapur I** sau Sapor, Sabuhr, 240 – 270/272

**Hormizd I** sau Hormisdas, 270/272 – 273

Bahram I sau Vahram, 273 – 276

**Bahram II**, 276 – 293

Bahram III, 293

Narseh, 293 – 302

**Hormizd II**, 302 – 309

**Şapur II**, 309 – 379

**Ardaşir II**, 379 – 383

**Sapur III**, 383 – 388

**Bahram IV**, 388 – 399

Yazdegerd I sau Yazdgird, 399 – 421

**Bahram V**, Gor, 421 – 439

**Yazdegerd II**, 439 – 457

**Hormizd III**, 457 – 459

**Peroz I**, 459 – 484

**Balaş**, 484 – 488

Kavadh I, prima oară, 488 – 496

**Zamasp**, 496 – 498

**Kavadh I**, *a doua oară*, 499 – 531

**Chosrau I** sau Chosroes, Husrav, Xusro, 531 – 579

**Hormizd IV**, 579 - 590

**Bahram Chobin**, 590 – 591

**Chosrau II**, 590 – 628

Kavadh II, 628

**Ardaşir III**, 628 – 630

**Şahrabaraz**, 630

**Boran**, 630 – 631

Chosrau III, 630, Antișah, domnește numai pe câteva regiuni din Persia

**Hormizd V**, 631 - 632

Chosrau III, 631 – 633, Antişah

**Yazdegerd III**, 632-651, după care urmează stăpânirea arabă și islamizarea în masă a Persiei.

# IV. Imperiul Marilor Selgiucizi, c. 990-1307 Sultanatul din Rum, Anatolia (1077-1307), cu capitala la Niceea (1080), apoi Ikonion – Konya sau Iconium, din anul 1116 410

Turcii selgiucizi sau Selgiucizii au fost o populație turanică, care provenea din ramura Kynyk a tribului oguzilor, din partea de răsărit a Lacului Aral, în Kasahstanul şi Usbekistanul de astăzi. Numele şi-l trag de la o căpetenie a lor, Selgiuk Han (†1030), fiul lui Ikaks. Selgiuk Han a activat ca mercenar în serviciul lui Oghus-yabgu al oguzilor din Buhara, în lupta împotriva Hazarilor.

Ajuns în conflict cu monarhul său, prin anul 960, Selgiuk, împreună cu o mare parte a poporului său, s-a convertit la islam, punându-se sub protecția Karahanizilor din centrul Asiei. Urmașul lui Selgiuk a fost fiul său Arslan (1030-1037). De acolo, selgiucizii au întreprins expediții de pradă și cuceriri teritoriale în Azerbaidjan, Irak etc. Nepoții lui Selgiuk, Tughrul Beg (1038-1063) și Chagri (1038-1060) au provocat migrarea turcilor selgicizi la Khorasan, iar după lupta de la Dandaqan, din anul 1040, au devenit un pericol pentru dinastia Buidă a Gaznavizilor, precum și pentru întregul Imperiu Persan, pe care l-au și cucerit în anul 1055.

Teritoriul vast pe care și l-au acumulat cei doi frați, a devenit greu de administrat, motiv pentru care, după anul 1055 l-au și împărțit între ei. Tughrul Beg a primit partea apuseană a noului imperiu, administrându-l din capitala sa Isfahan, iar Chagri a primit partea răsăriteană a imperiului, cu capitala Khorasan, rezidând însă la Merw. După căderea Buizilor, cei doi frați au devenit și protectorii Califatului Abasid, cu reședința la Bagdad. În jurul anului 1060, califul abasid al-Kaim (1031-1075) l-a încoronat și i-a acordat lui Tughrul Beg titlul de "Sultan". Alp Arslan (1060-1072), fiul lui Tughrul Beg, a reușit nu numai să reunifice cele două imperii, ci și să extindă stăpânirea turcilor selgiucizi asupra Siriei, precum și a Anatoliei bizantine, după bătălia de la Manțikert (1071), împotriva romeilor. După anul 1071, au fost obligați și califii Fatimizi din Egipt (969-1171) să cedeze selgiucizilor Mekka și Medina, care au trecut astfel din nou sub jurisdicția Califatului Abasid de la Bagdad.

Sub urmașul și fiul lui Alp Arslan, sultanul Malik Schah I (1072-1092), cu vizirul acestuia Nizam al-Mulk (1065-1092), Imperiul Selgiucid a atins punctul său maxim de dezvoltare și evoluție militară, religioasă, economică, politică, culturală și artistică.

Prin introducerea în imperiu a sistemului sunit al Medresselor, s-a evitat pericolul concurenței șiite în provinciile de limbă persană. În timpul domniei Şahului Malik I, în anul

\_

Pentru Sultanii selgiucizi (c. 990 – 1307), vezi: Stelian BREZEANU, O istorie a Imperiului Bizantin, Editura Albatros, Bucureşti, 1981, p.256; Istoria lumii în date..., Op. cit., mai mulți colab. Sub conducerea lui Andrei OŢETEA, Edit. Encicl. Română, Bucureşti, 1972, pp. 85-86, 140.

1077 a avut loc și separarea selgiucizilor romei sau din Anatolia, de restul Imperiului Selgiucid, prin fondarea **Sultanatului din Rum**. Cu puțin timp înainte de moartea Șahului Malik I, în același an 1092 a fost asasinat vizirul Nizam al-Mulk, după care Imperiul Selgiucid va cădea pradă îndelungatelor lupte pentru tron, lupte care, în anul 1118 vor conduce la o nouă divizare a statului:

Imperiul de Khorasan-Transoxania, în răsărit;

Imperiul de Apus, cu Iran și Irak.

În contextul acestor lupte pentru putere, Siria a reușit să devină independentă, divizânduse în mai multe principate.

Sultanatul de Rum sau Iconiu, după anul 1243 a ajuns sub stăpânirea Ilhanilor mongoli, desființîndu-se în anul 1307. Moștenirea turcilor selgiucizi de Rum sau Iconium a fost preluată și continuată de turcii otomani, aflați în plină ascensiune.

### Prinții și sultanii marilor selgiucizi, c. 960-1157

Selgiuk, bei, emir (print), d.960 – 1030

Arslan, fiul lui Selgiuk, 1030 – 1037

Tughrul Beg, fiul lui Arslan, 1037 – 1063, din 1055 numai în vest, Isfahan, Imperiul se divizează, iar din 1060 Sultan Chagri bei, fratele lui Tughrul Beg, 1038 – 1060, din 1055 numai în partea de răsărit, Khorasan

al-Omra, Sultan al Răsăritului și Apusului, 1060 – 1063, fixează capitala la Ispahan, începe reunificarea imperiului

Alp Arslan, Sultan, 1063 – 1072, reunifică imperiul, a cucerit Siria și Asia Mică, din care a evoluat apoi Sultanatul de Rum

# Malik-şah I, fiul lui al Omra, 1072 – 1092, cu vizirul acestuia Nizam al-Mulk (1065-1092), imperiul atinge culmea dezvoltării sale

Mahmud I, 1092 – 1094

Barkiyaruk, 1094 – 1105

Malik sah II, 1105

Mohammed, 1105 – 1118

Ahmad Sandjar, 1118 – 1157

### Sultanatul turco-selgiucid de Rum (Romania), din Anatolia și Siria, 1077 – 1307, în Ikonion

Suleiman ibn Kutalmis, 1077 – 1086

Kilij Arslan I, 1092 – 1107

Malik şah I, 1107 – 1116

Mas'ud, 1116 – 1156

Kilij Arslan II, 1156 – 1192

Kay Khosru I, prima oară, 1192 - 1196

**Suleiman II, 1196 – 1204** 

**Kilij Arslan III, 1204 – 1205** 

Kay Khosru I, *a doua oară*, 1205 – 1210

**Kay Kaus I, 1210 – 1220** 

**Kav Kobadh I, 1220 – 1237** 

Kay Khosru II, prima oară, 1237 – 1246

Izz ad-Din Kay Kaus II, 1246 – 1257

co-regenți:

Rukn ad-Din Q ï l ï c h Arslan IV, 1248 – 1265

**Ala ad-Din Kay Kobadh II, 1249 – 1257** 

Rukn ad-Din Q ï l ï c h Arslan IV, 1257 – 1265

co-regent:

Ala ad-Din Kay Khosru II, a doua oară, 1257 – 1259

Kay Khosru III, 1265 - 1282

Mas'ud II, *prima oară*, 1282 – 1284

Kay Kobadh III, prima oară, 1284

Mas'ud II, a doua oară, 1284 - 1293

Kay Kobadh III, a doua oară, 1293 - 1294

Mas'ud II, a treia oară, 1294 – 1301

Kay Kobadh III, a treia oară, 1301 – 1303

Mas'ud II, *a patra oară*, 1303 – 1307

Mas'ud III, 1307

Sultan Selgiucid de Khorasan, 1097 – 1157

Ahmad Sanjar, 1097 – 1157

Sultani Selgiucizi de Irak și Iranul de vest, 1118 – 1194

Mahmud II, Iran, 1118 – 1131

Dawud, 1131 – 1132

Tughril II, 1132 – 1134

Mas'ud, 1134 – 1152

Malik şah III, 1152 – 1153

Mohamed II, Iran, 1153 – 1160

Sulaiman şah, 1160 – 1161

Arslan şah, 1161 – 1176

Tughril III, 1176 – 1194

#### Sultani Selgiucizi de Siria

Tutus I, *prima oară*, 1085 – 1086

1086 – 1087, din nou sub stăpânirea centrală a marilor selgiucizi

Aq Sunqur al-Hajib, 1087 – 1094

Tutuş I, a doua oară, 1094 – 1095

Regi ai Damascului, 1095-1104

Duqaq, 1095 – 1104

Tutuş II, 1104

Baqtaş, 1104

**Regi de Aleppo, 1095-1117** 

Ridwan, 1095 – 1113

Alp Arslan, 1113 – 1114

Sultan şah, 1114 – 1117

### Domnitori de Kerman, 1041-1187

Qawurd, 1041 - 1073

Kerman şah, 1073 – 1074

Sultan şah, 1074 – 1075

Husain Omar, 1075 – 1084

Turan şah I, 1084 – 1096

Iran şah, 1096 – 1101

Arslan şah I, 1101 – 1142

Mohammed I, Kerman, 1142 – 1156

Tughril şah, 1156 – 1169

Bahram şah, 1169 – 1174

Arslan şah II, 1174 – 1176

Turan şah II, 1176 – 1183

Mohammed II Kerman, 1183 – 1187

### Marii Hani Mongoli, 1162-1294

**Temugin**, alias **Gingis han**, **1162 – 1227**, până în anul 1206 **ulus**, adică principe, în anul **1206** a fost întemeiat Statul Mongol, decizie luată la adunarea căpeteniilor de trib, numite "hural".

**Odogai**, fiul lui Gingis han, **1227 – 1241**, ales în 1228

Guiuk, fiul lui Odogai, 1241 – 1248, ales doar după cinci ani de căpeteniile triburilor mongole. În anul 1243, pe cursul inferior al fluviului Volga a fost întemeiat statul Hoarda de Aur, constituit sub conducerea lui Batu.

Munke, fiul lui Guiuk, 1250 - 1260

Kubilai han, 1260 – 1294

### Ilhanii mongoli ai Persiei, 1256-1335

Hulag, ilhan, 1256 – 1258

Abaqa, ilhan, 1265 – 1281

Taqudar-Ahmad, ilhan, 1282 – 1284

Argun, ilhan, 1284 – 1291

Gaichatu, ilhan, 1291 – 1295

Baydu, ilhan, 1295

Ghasan han, 1295 – 1304, în timpul său islamul a devenit religie de stat în Persia

Oljaitu ilhan, 1304 – 1316

Abu Said, 1316 - 1335

# V. Sultanii otomani, c. 1281-1922

Imperiul Otoman îşi are începuturile într-un trib turanic, care în secolul al VIII-lea s-a convertit la islam. Aflat sub stăpânirea şi protecția turcilor selgiucizi, au invadat Asia îndepărtată a imperiului Selgiucid. De frica mongolilor, prin anul 1225, un grup de **50.000** de turci otomani (=rupători de oase, pentru că erau războinici, barbari și de o cruzime sălbatică), sub conducerea șefului tribului lor Suleiman, au emigrat din Chorasan, în Armenia. Acolo n-au rămas însă prea mult timp, pentru că Ertogul, fiul lui Suleiman, a obținut de la sultanul selgiucid de Iconiu o feudă pentru tribul său în nord-vestul Phrigiei. Aflându-se, la început, sub protecția sultanilor selgiucizi de Rum sau din Iconiu, aici au început să organizeze raiduri de pradă și cucerire în provinciile Imperiului Bizantin, devenind din ce în ce mai puternici și independenți. De admirat este însă, cum din tribul de 50.000 de persoane a evoluat un imperiu, de talia celui otoman!

Osmân I, Othman, Otoman, Ghâzî, (\*1259, în Sukut, Bithinia, †1326), 1281/1288 – 1326, fiul lui Ertogrul (1231-1288), emir sau principe al Hoardei nomade turcești, stabilită mai întâi în Phrigia, întemeietorul semilegendar al Statului Otoman. Fratele mai vârstnic al lui Osmân I a fost Alâeddîn Ali. Imperiul Otoman a evoluat din Imperiul turcilor selgiucizi de Rum sau Iconiu, în curs de dezmembrare, precum și din Imperiul Bizantin, unde, la început, nu s-a luat în serios pericolul de durată al acestora.

Orkân, Orhan, Ghâzî, fiul lui Osman I, 1326 – 1359/1360,

Murâd I, Khudavendigâr, fiul lui Orkân, 1360 – 1389 iunie 15

Baiazid I, Yîldîrîm, fiul lui Murâd I, Khudavendigâr 15 iunie 1389 – 1402 iulie 28

Interregnum, 1402 – 1413, fiii lui Baiazid I Yîldîrîm, lupte fratricide

Mehmed I, Kirişçi, Çelebi, al patrulea fiu, emir de Anatolia, 1402 – 1413 Süleyman, Çelebi, fiul mai vârstnic, emir de Adrianopol-Edirne, 1403 – 1413 Musa, Moise, Çelebi, al doilea fiu, emir de Adrianopol-Edirne, 1411 – 1413 Isâ Çelebi, al cincilea fiu,

Orhan Çelebi,, al şaselea fiu

Mustafa Düzme, al treilea fiu, 1421 – 1422, în Rumelia, adică Romania bizantină

Pentru lista sultanilor otomani, vezi: Robert MANTRAN Coordonator, *Istoria Imperiului Otoman*, traducere de Cristina BÎRSAN, Editura Bicall, Bucureşti, 2001, 682 p. + hărți [mai mulți collaboratori], p. 618; Halil INALCIK, *Imperiul Otoman*. Epoca clasică, 1300-1600, Ediție şi studiu introductiv de Mihai MAXIM, traducere, notă, completarea glosarului şi indicelui de Dan PRODAN, Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1996, pp. 391-392 (Genealogia dinastiei otomane); Andriana STILES, *Imperiul Otoman 1450-1700*, Traducere de Felicia PAVEL, Editura ALL, Bucureşti, 1995, p. 176; Stelian BREZEANU, *O istorie a Imperiului Bizantin*, Editura Albatros, Bucureşti, 1981, p.256; Istoria lumii în date..., Op. cit., mai mulți colab. Sub conducerea lui Andrei OŢETEA, Edit. Encicl. Română, Bucureşti, 1972, pp. 142-146.

**Mehmed I, Celebi, 30 august 1413 – 1421 mai 31** 

**Murâd II**, Koca, *prima oară*, fiul lui Mehmed I Çelebi, 31 mai **1421 – 1444** iulie 13 (și **1446 – 1451**), abdică în favoarea fiului său Mehmed II (Mahomed II) Fâtih, Cuceritorul

Mehmed II, Fâtih, *prima oară*, 13 iulie 1444 – 1444 noiembrie 1

Murâd II, Koca, a doua oară, 1 noiembrie 1444 decembrie?

Mehmed II, Fâtih, a doua oară,? decembrie 1444 – 1446 mai 5

Murâd II, Koca, a treia oară, 5 mai 1446 – 1451 februarie 3

Mehmed II, Fâtih, a treia oară, 18 februarie 1451 – 1481 mai 3

**Bâyezîd II**, Velî, fiul lui Mehmed II Fâtih, 21 mai **1481** – **1512** aprilie 25, detronat

Selîm I, Yavuz, fiul lui Bâyezîd II Velî, 25 aprilie 1512 – 1520 sept. 21, Calif, din anul 1517, adică după cucerirea Egiptului, sultanii otomani au preluat și instituția Califatului sunit (1517-1924), musulmanii șiiți din Iran, Liban, Siria, Irak, Afganistan, Pakistan etc., având o altă organizare ierarhică.

**Süleyman I**, Kânünî (Soliman Magnificul), fiul lui Selîm I Yavuz, 30 sept. **1520 – 1566** sept. 7

Selîm II, Sarkhoş, fiul lui Soliman I Magnificul, 30 sept. 1566 – 1574 dec. 15

Murad III, fiul lui Selîm II, 22 dec. 1574 – 1595 ian. 17

Mehmed III, 'Adlî, (Mahomed III), fiul lui Murad III, 27 ian. 1595 – 1603 dec. 22

Ahmed I, Bakhtî, al doilea fiu al lui Mehmed III, 22 dec. 1603 – 1617 nov. 22

**Mustafâ I**, Deli, primul fiu al lui Mehmed III, *prima oară*, 22 nov. **1617 – 1618** febr. 26, detronat

Osman II, Genc, fiul al doilea al lui Ahmed I, 26 febr. 1618-1622 mai 20, detronat și ucis

Mustafa I, Deli, *a doua oară*, 20 mai **1622 – 1623** sept. 10

Murad IV, Ghâzî, al treilea fiu al lui Ahmed I, 10 sept. 1623 – 1640 febr. 9

Ibrâhîm I, Deli, primul fiu al lui Ahmed I Bakhtî, 9 febr. 1640-1648 aug. 8, detronat şi ucis

**Mahomed IV** (Mehmed IV), Avci, fiul al doilea al lui Ibrahim I Deli,

8 aug. **1648** – **1687** nov. 8, detronat

Süleyman II, (Soliman II), fiul mai vârstnic al lui Ibrahim I Deli,

9 nov. **1687 – 1691** iunie 22

**Ahmed II**, al treilea fiu al lui Ibrahim I Deli, 22 iunie **1691 – 1695** febr. 7

Mustafâ II, Ghâzî, fiul al doilea al lui Mahomed IV (Mehmed IV), Avci,

7 febr. **1695** – **1703** aug. 23, detronat

Ahmed III, fiul mai vârstnic al lui Mahomed IV (Mehmed IV), Avci,

23 aug **1703 – 1730** oct. 30, abdică

Mahmud I, Kambur, primul fiu al lui Mustafâ II Ghâzî, 1 nov. 1730 – 1754 dec. 13

Osmân III. al doilea fiu al lui Mustafâ II Ghâzî. 13 dec. 1754 – 1757 oct. 29

Mustafâ III, fiul mai vârstnic al lui Ahmed III, 30 oct. 1757 – 1774 ian 21

'Abdül-Hamîd I, al doilea fiu al lui Amed III, 21 ian. 1774 – 1789 apr. 6

Selîm III, Cihândâr, fiul lui Mustafâ III, 7 apr. 1789 – 1807 mai 29

Mustafâ IV, al doilea fiu al lui 'Abdül-Hamîd I, 29 mai 1807 – 1808 iulie 28

- Mahmüd II, 'Adlî, fiul vârstnic al lui 'Abdül-Hamîd I, 28 iulie 1808 1839 iunie 30
- 'Abdül-Mecîd I, Ghâzî, fiul mai vârstnic al lui Mahmüd II 'Adlî, 30 iunie 1839 1861 iunie 26
- 'Abdül-Azîz, al doilea fiu al lui Mahmüd II, 'Adlî, 26 iunie 1861 1876 mai 30, detronat, ucis la 2 iunie
- **Mehmed** *Murâd* **V**, fiul vârstnic al lui 'Abdül-Mecîd I, Ghâzî, 30 mai **1876** august 31, detronat
- '**Abdül-Hamîd II**, al doilea fiu al lui 'Abdül-Mecîd I, Ghâzî, 31 august **1876 1909** apr. 27, detronat
- Mehmed V, Reşâd, al treilea fiu al lui 'Abdül-Mecîd I, Ghâzî, 27 apr. 1909 1918 iulie 3
- Mehmed VI, al patrulea fiu al lui 'Abdül-Mecîd I, Ghâzî, Vahîdeddîn, 3 iulie 1918 1922 nov. 1, abolirea Sultanatului, 17 nov. Sultanul Mehmed VI se refugiază în insula Malta. Pe data de 29 oct. 1923 a fost proclamată Republica Turcia, după ce la 13 oct. Ankara a fost declarată capitală a Statului.
- 'Abdül-Mecîd II, fiul vârstnic al lui 'Abdül-Azîz (fratele lui 'Abdül-Mecîd I), numai Calif, 17 nov. 1922 1924, martie 3, abolirea Califatului, iar în zorii zilei de 4 martie, ultimul Calif fiind expulzat în Bulgaria.

# VI. Statele Creştine Ortodoxe

# Cele trei Țarate Bulgare, 681-1946

### 1. Primul Țarat Bulgar, 681-1018

În anul 480, împăratul romeu Zenon (474-475 și 476-491) a chemat în ajutor câteva triburi bulgare, pentru lupta împotriva ostrogoților. Ostrogoții însă i-au înfrânt, după care, bulgarii au întrerupt toate legăturile cu Constantinopolul.

Domnitori păgâni, bulgaro-turanici legendari: Avitokhol

Irnik

Gostun

Organa, Regent,? – 619

Hani, 681-852,

### păgâni:

# Dulo Clan (=Trib, Familie, Dinastie mai târziu), prima oară,? – 740

Kubrat, 584 – 642, † c. 650, realizează prima unire a triburilor bulgare

Bezmer, 642 - 643

**Asparuh**, 678 – 700/701

Tervel, 70/701 – 718/721

Tvirem, 718/721 - 724

Sevar, 725 - 740

Vokil sau Ukil-Clan, 739 – 761

Kormisoş, 739 – 756

Vineh, 756 - 761

**Ugain-Clan**, 761 – 764

Telet, 761 - 764

Ukil sau Vokil-Clan, continuare, 764 – 766

Subin, 764 – 766

Umar, 766

Tokt, 766 – 767

Anarhie, lupte pentru putere, 767 – 770

Telerig, 770 – 777

Kardam, 777 – 802

Fază confuză, 802 - 803

### Dulo-Clan, a doua oară, înainte de 803 – 976

Krum, 803 - 814

hani asociați: Omurtag, 814 - 831

Dukum, 814 – 815

Dizewg, 815

Malamir, 831 – 836

Presian, 836 – 852

Creștini:

**Boris I Mihail I, 852 – 889** 

**Vladimir**, 889 – 893

Țari creștini ortodocși, 893-1014:

**Simion I, 893 – 927** mai 27

Petru I, 927 - 969

Boris II, 969 - 972

Roman sau Romanus sau Românul, 972 – 976

Dinastia de Comitopuli, 976 – 1018

Samuil, 976 - 1014

Gavril Radomir, oct. 1014 – 1015 aug.

Ioan Vladislav, 1015 – 1018

Stăpânire bizantină, 1018-1186

2./a. Țaratul româno-bulgar, 1186-1277 (și 1279-1280)

Dinastia de Asan sau a Asăneștilor

Împărați asociați: Ioan Asan I, 1186 – 1196

Teodor I sau Petru II, 1186 – 1197

Ioniță Caloian, 1197 – 1207

Borilă, 1207 – 1218

Ioan Asan II, 1218 – 1241

Căliman I, 1241 - 1246

Mihail II Asan, 1246 – 1256/1257

Căliman II, 1256/1257

Miţo, 1256/1257

**Constantin Tih, 1257 - 1277** 

p.uz. Ivailo, Porcarul, conducătorul răscoalei antifeudale, împotriva țarului și a boierilor,

uzurpator, 1277 - 1279

Ioan Asan III, 1279 – 1280

### 2./b. Taratul Bulgar, 1277/1280-1396

Dinastia Terterilor, prima oară, 1280 – 1298

**Gheorghe I, 1280 – 1292** 

Smilet, 1292 – 1298

Stăpânirea Mongolă, 1298 – 1300

Haka, 1298 - 1300

Dinastia Terterilor, a doua oară, 1300 – 1323

Teodor II Svetoslav, 1300 – 1322

**Gheorghe II, 1322 – 1323** 

Dinastia de Şişman, 1323 – 1396

Mihail III Şişman, 1323 – 1330

Ioan Ştefan, 1330 – 1331

Ioan Alexandru, 1331 - 1371

Ioan Şişman, 1371 – 1393, la Turnovo

Ioan Stratimir, 1393 – 1396, la Vidin

Raia (=Re'âyâ) otomană, 1396 – 1879

Principi, 1879-1908

Dinastia de Battenberg, 1879 – 1886

**Alexandru I Iosif**, 4 april **1879 – 1886** sept. 7

Dinastia de Sachsen-Coburg-Gotha, 1887 – 1946

Ferdinand I, 1887 – 1918, din 1908, Ţ a r

3. Al treilea Tarat Bulgar, 1908-1946

Ferdinand I, 1908 – 1918, T a r, Rege

**Boris III, 1918 – 1943** 

Simion II, 1943 – 1946

# Župani, Despoți, Regi (Țari, Împărați), Principi Sârbi, d. 610-1540

Cronicile bizantine, din timpul împăratului Herakleios I (610-641), l-au numit **Arhonte** (Domn) pe **căpitanul** sau **županul** hoardelor sârbești care, la începutul secolului VII, a imigrat în spațiul aproximativ al Serbiei de astăzi. Acest Arhonte se pare că ar fi trăit până în anul 680. Concomitent și după acest Arhonte, necunoscut cu numele, au mai fost înregistrați și alți arhonți sau župani sârbi: **Svevlad**, în jurul anului 660; **Selimir**, c. 680; **Vladin**, c. 700;

**Ratimir**, c. 730; **Višeslav**, strănepotul Arhontelui necunoscut cu numele, c. 780; **Radoslav**, fiul lui Višeslav, c. sec. X; **Prosigoj**, fiul lui Radoslav, c. sec. X;

#### Dinastia de Vlastimirić, c. 825-950

Vlastimir, c. 825 – 860 Mutimir, c. 860 – 890

Prvoslav, 891 – 892

Petar Gojniković, c. 892 – 917

Pavle Branović, c. 917 – 921

Zaharije Prvosavljević, 921 – 924

Serbia s-a aflat sub stăpânirea Bulgariei, 924–927

Časlav Klonimirović, c. 927 – 950

#### Dioklitia/Zeta, 1036-1131

Arhonți/Domnitori în Dioklitia, Dioclea, Zeta sau Duklja (regiune situată în sudul Montenegro, nordul Albaniei, fostă provicie bizantină, până în anul 1042), de pe la sfârșitul sec. X, în partea dinspre Marea Adriatică, cu capitala la Dioclea [Zeta], iar mai târziu la Cetinie.

**Ștefan Vojislav**, c. 1036 – 1052, se răscoală împotriva Bizanțului (1035-1042); în 1042 Zeta devine independentă;

**Mihailo Vojisavjević**, Mare Župan, 1052 – 1077, apoi Țar, 1077 – 1081, în anul 1077 primește de la Papa Grigorie VII (1073-1085) titlul și coroana de rege

Constantin Bodin, 1081 – 1101, reunifică toate "țările" sârbești: Zeta, Rascia, Travunia, Zahumia, Bosnia; după moartea lui, Țaratul se destramă;

Dobroslav, c. 1101

**Kočapar**, între 1101 – 1114

**Vladimir**, între 1101 – 1114

**Đorđe Vojisavljević**, 1114 – 1118 și 1125 – 1131

#### Rascia-Serbia,

#### 1. Dinastia de Urošević, c. 1080/1118-1165

Din anul 1018, fostă provincie bizantină, de prin anul 1083, cu capitala la Raš, azi Raška, la nord de Novi Pazar, în regiunea Sangeak, din interiorul Serbiei de astăzi. În timpul domniei županilor Uroš I și Uroš II, Rascia a obținut o relativă libertate sau autonomie, din partea împăraților bizantini. În anul 1149, jupanul Uroš II, în urma campaniei militare a împăratului Manuel I Comnenul (1143-1180) în Rascia, recunoaște dependența țării sale de Imperiul Romeu. Mai târziu, jupanul Ștefan I Nemania (1168-1196) al Rasciei, a reușit să depășească această situație și să unească cele două formațiuni statale sârbești, existente, **Rascia** și **Zeta** și prin tratatul de pace bizantino-sârb, din anul 1190, să fie recunoscută independența de fapt a Statului Sârb, unificat, așa după cum acesta a și fost, de pe la mijlocul sec. IX, până după anul 950.

**Vukan**, c. 1080-1114

•••••

**Uroš I**, c. 1118 – 1140 **Uroš II**, c. 1140 – 1161 **Desa**, 1161 – 1165

#### Dinastia de Urošević este urmată de Tihomir, 1165-1167

**Tihomir**, 1165 – 1167

#### 2. Dinastia de Nemanja, 1167-1371

\$tefan Nemanja, 1167 – 1196 \$tefan Nemanjić, 1196 – 1227 \$tefan Radoslav, 1227 – 1234 \$tefan Vladislav, 1234 – 1243 \$tefan Uroš I, 1243 – 1276 \$tefan Dragutin, 1276 – 1282 \$tefan Uroš II Milutin, 1282 1321 \$tefan Uroš IV Dušan, 1331 – 1355 \$tefan Uroš V, 1355 – 1371

#### Zeta

### Dinastia de Balšić-Stracimirović, c. 1360-1421

**Balša I** Stracimir, 1360 – 1385

Đurađ II Stracimirović, fiul lui Balša I, 1385 – 1403

**Balša II**, Stracimirović, fiul lui Đurađ II, 1403 – 1421, care a decis ca după moartea lui Zeta să fie guvernată de unchiul său Ștefan Lazarević. Astfel, în anul 1421, Zeta se reunește cu Rascia.

#### Rascia

#### Dinastia de Lazarević, 1371-1427

Lazar Hrebeljanović, 1371 – 1389 Stefan Lazarević, 1389 – 1427

## Dinastia de Branković, 1427-1502 a. în Rascia, 1427-1459

**Đurađ Branković**, fiul lui Vuk Branković şi nepotul lui Ştefan Lazarević, 1427 – 1456, cu foarte multe domenii în Ungaria, mai ales în Vojvodina. După anul 1444 i s-a permis să restaureze Despotatul Sârb, care însă a mai supraviețuit până în anul 1459.

**Lazar Branković**, fiul lui Đurađ Branković, 1456 – 1458 **Stefan Branković**, fiul lui Đurađ Branković, 1458 – 1459

# b. Principatul Sârbesc din Regatul Ungariei, Voivodina, 1471-1502 și 1502-1541

După anul 1459, dar şi înainte de această dată, foarte mulți sârbi s-au refugiat de frica turcilor în Ungaria, așezându-se mai ales pe domeniile familiei de Branković, dar şi în alte părți ale Regatului. Ca reacție directă împotriva pericolului otoman, Regele Matei Corvin al Ungariei (1458-1490), în anul 1471, a reactivat Despotatul Serbiei, în interiorul granițelor din partea de sud, mai ales Vojevodina, a Regatului său. Despotul și populația ortodoxă de acolo aveau obligația să îndeplinească servicii militare de apărare a graniței Regatului Ungariei cu Imperiul Otoman și să asigure contingente de soldați în războaiele cu turcii. Despotatul Sârb îndeplinea de jure și de facto rolul unui regiment militar de graniță.

Vuk Grgurević, primul despot sârb în Ungaria, 1471 - 1485

- **Đurađ II Branković**, 1486 1496, a luptat alături de rege în toate competițiile militare ale Regatului Ungariei, chiar și în Polonia, de unde, în anul 1496 a revenit ca și călugăr, cu numele **Maxim**. Abdică de la Scaunul de Despot, se retrage la mănăstire, ajungând după câțiva ani Episcop al Râmnicului (c. 1503-1505) apoi Mitropolit al Ungrovlahiei (1505-1508 sau 1512?), apoi Mitropolit de Sirmium și Belgrad (1513 1516), † la 18 ian. 1516, mormântul la Mănăstirea Cruședol, prăznuit ca Sfânt.
- **Jovan Branković**, fratele mai tânăr al lui Đurađ II Maxim Branković, 1496 1502, fiind ultimul despot sârb din familia de Branković.
- **Ivanis Berislavić**, dintr-o familie de magnați feudali croați, 1504 1514, care, înainte de-a primi coroana de Despot, a fost obligat să se căsătorească cu Ielena, văduva lui Jovan Branković, îndeplinind în același timp și funcția de Ban de Jaice, din regiunea Bosniei încadrată în Ungaria.
- **Ștefan Berislavić**, fiul despotuluilui Ivanis și al despinei Ielena, minor, este numit Despot abia în anul 1520, când a devenit major, 1520 1527; după lupta de la Mohacs, 1526, fiind antrenat în partida imperială a lui Ferdinand I (1526-1564), Ioan Zapopolya (1526-1540) l-a demis din funcția de Despot.
- Radić Božić, fost comandant al flotei sârbeşti de luptă fluvială danubiană, 1527 1528
- **Pavle Bakić**, originar din Serbia centrală, de la Venčac, din Imperiul Otoman, unde a format o trupă de 1000 de luptători creștini, cu care a venit în Ungaria, pentru a lupta contra turcilor.
- **Ștefan Štiljanović**, originar din Paštrovići, în Montenegro, de unde, prin 1498 a venit în Ungaria, c. 1537 1540, **ultimul despot sârb** în Ungaria, pentru că în anul 1541, sudul Regatului a devenit Pașalâc turcesc.

După lupta de la Mohacs, din anul 1526, printre sârbii din Despotatul Ungariei de sud s-a ivit o persoană misterioasă, cu numele de **Ioan Nenad**, adică Ioan Fărăsperanță, cunoscut și sub numele de Iovan Cmi, adică Ioan cel Negru, pentru că avea un mare semn negru pe corp, extins pe toată partea dreaptă, de la tâmplă și până la picior. Se considera ca și trimis al Lui Dumnezeu, pentru a-i elibera pe creștini de sub stăpânirea semilunei, adică a monarhilor

musulmani, făcea minuni și s-a autointitulat Țar al Sârbilor și Împărat al Romeilor. Aproape întreaga Vojevodina se afla sub ascultarea lui. A fost ucis prin surprindere, în anul 1528, de către Valentin de Tarek, din Subotica, unde Ioan Nenad și-a fixat reședința, alungându-l pe contele Tarek de pe moșia și din reședința acestuia.

Cazul lui Ioan Nenad ne duce cu gândul la mitul preotului Ioan, răspândit foarte mult printre creștinii din țările sau regiunile ocupate de musulmani și islamizate de către arabi și de către turci.

## Z e t a — Montenegro Dinastia de Crnojević sau "Cernoevici", 1459/1465/1481-1528

Familia domnitoare de Crnojević a apărut în cadrul Frăției Đuraković, în Cetinje sau "Cetinie", iar în timpul domniei Familiei de Branković, ajungând să câștige o influență însemnată la Curtea Sârbească. Până în anul 1459, adică până la căderea Serbiei sub turci, din familia de Crnojević erau numiți "căpitanii" de Zeta, un fel de guvernatori militari sau "Bani" ai provinciei respective. Situația lor a rămas neclară după anul 1459, Ivan I, Crnojević, împreună cu întreaga familie refugiindu-se la Veneția. Prin 1465 au revenit la Cetinje, unde aveau domenii, iar din anul 1481 Sultanul i-a numit pe Crnojević **principi vasali** ai Porții, cu toate atributele specifice suveranilor. În timpul domniei lor a apărut și denumirea **Montenegro**, pentru Țara Zeta (Dioklitia, Dioclea sau Duklja), denumire care este legată și determinată de numele dinastiei de Crnojević. Încă în secolul al XIV-lea, regiunea din jurul orașului Cetinje, unde Familia de Crnojević își avea domeniile feudale, era cunoscută sub numele de **Crna Gora**, iar în forma italienizată a venețienilor sau Raguzei (azi Dubrovnik), ajungându-se la Montenegro.

**Ivan I**, Crnojević, 1465/1481 – 1490

**Durađ** Crnojević, fiul lui Ivan I, 1490 – 1496, abdică; el a fixat capitala la Cetinjie, unde s-a transferat și Scaunul Mitropolitului de Montenegro. În Mănăstirea Obod, de lângă Cetinjie a fost fondată cea dintâi tipografie de limbă slavonă ortodoxă sârbească. Turcii intenționând să cucerească Montenegro, fostul domnitor Đurađ Crnojević a organizat o răscoală antiotomană, în cele din urmă fiind obligat să se predea turcilor.

**Ștefan** Crnojević, alt fiu al lui Ivan I, 1496 – 1498, detronat de otomani și întemnițat **Administrație Otomană**, 1498 - 1514

**Ivan II** Crnojević, 1514 – 1528, al treilea fiu al lui Ivan I, alias Skenderbeg Staniša Castriotul, a reuşit să câștige încrederea turcilor, scop pentru care a și trecut pro forma la islam. El a reușit să reorganizeze din Montenegro un Principat vasal turcilor.

#### Bosnia, 1353/1377?-1463

**Tvrtko I** Kotromanic, nepotul Banului Bosniei, Ştefan Kotromanic, **Ban** al Bosniei, 1353?-1377; **Rege** al Bosniei, 1377?-1391; dinspre mamă, Tvrtko I se înrudea cu Dinastia de Nemanja. După el, și ceilalți regi ai Bosniei își justificau dreptul la coroana Serbiei, pentru că erau urmași ai marilor țari de Nemanja.

..........

Ştefan Tomaševic, 1459 – 1463; prinț moștenitor bosniac și urmaș la tronul Regatului Rasciei (Serbiei) și Bosniei, a fost acceptat și încoronat rege, dar n-a mai reușit să intre în Smederevo, pentru că orașul a fost cucerit de turci. În anul 1463, turcii au cucerit și Bosnia, Ștefan Tomaševic, care a murit în timpul luptelor cu turcii din anul 1463 a fost și ultimul monarh încoronat al Serbiei și Bosniei.

## R u s i a, 860-1917

#### 1. Mare Principe (Cneaz) de Novgorod, 860-869

**Rjurik**, 860 – 879

#### 2. Mari Principi (Cnezi) de Kiev, 879-1169

**Oleg Înțeleptul**, 879 – 912

**Igor**, 912 – 945

Olga, 945 - 962

Sviatoslav Cuceritorul, 962 – 972

**Jaropolk I**, 972 – 980

Vladimir I cel Sfânt, 980 - 1015

Sviatopolk I cel Blestemat, 1015 – 1019

Jaroslav I Înțeleptul, 1019 – 1054

Isjaslav I, prima oară, 1054 – 1073

**Sviatoslav II**, 1073 – 1076

**Isjaslav I**, *a doua oară*, 1076 – 1078

**Vsevolod I**, 1078 – 1093

**Sviatopolk II**, 1093 – 1113

Vladimir Monomahul, 1113 – 1125

**Mstislav I**, 1125 – 1132

**Jaropolk II**, 1132 – 1139

**Vsevolod II**, 1139 – 1146

Isjaslav II, în jurul anilor 1146/1147 și d.

Juri (Gheorghe) Dolgoruki, 1154 – 1157

**Isjaslav III**, 1157 – 1159

**Rostislav**, 1159 – 1169

**Mstislav I.** 1167 – 1169

## 3. Mari Principi (Cnezi) de Suzdal și Vladimir,

c. 1120-1327

Juri I (Gheorghe I) Dolgoruki, 1120 – 1157

Andrei I Bogoljubskij, 1157 – 1174

Vsevolod Jurjevici cel cu Cuibul Mare, 1176 – 1212

**Constantin**, 1212 – 1218

Jurij II, 1218 – 1238

**Jaroslav II**, 1238 – 1246

**Sviatoslav III**, 1246 – 1249

**Andrei II**, 1249 – 1252

Alexandru I Nevski, 1252 – 1263

**Jaroslav III**, 1264 – 1271

Vasile Jaroslavici, 1272 – 1277

**Dimitrie I**, *prima oară*, 1277 – 1281

Andrei III, prima oară, 1281 – 1283

**Dimitrie I**, *a doua oară*, 1283 – 1293

Andrei III, a doua oară, 1293 – 1303

**Mihail.** 1303 – 1318

Jurij II (Gheorghe II) Daniilovici, 1318 – 1322

**Dimitrie II**, 1322 – 1325

Alexandru II Mihailovici, 1326 – 1327

#### 4. Mari Principi (Cnezi) ai Moscovei, 1328-1533

Ivan I Pungă de Aur, 1328 – 1341

Simeon Ivanovici cel Mândru, 1341 – 1353

**Ivan II cel Frumos**, 1353 – 1359

**Dimitrie I Donskoi**, 1359 – 1389

**Vasile I**, 1389 – 1425

Vasile II Orbul, 1425 1462

Ivan III cel Mare, Prinț Suveran al întregii Rusii și primul Țar, dar neîncoronat,

1462 - 1505

**Vasile III**, 1505 – 1533

#### 5. Țarii Ruși, 1533-1721

a. Ultimii Rjurici, 1533-1598

Ivan IV cel Groaznic, 1533 – 1584, cel dintâi Țar încoronat

**Fjodor I**, 1584 – 1598, ultimul Rjurik

#### b. Dinastia de Godunov, 1598-1605

**Boris Godunov**, 1598 – 1605

Fjodor II, 1605

#### c. Perioada de criză sau criza dinastică, 1605-1613

Dimitrie II sau falsul Dimitrie, 1605 – 1606

**Vasile IV Huiski**, 1606 – 1610

Vladislav al Poloniei, ales Tar, 1610 – 1613, fără să fi funcționat ca Tar

#### Dinastia de Romanov, 1613-1721

Mihail I, 1613 – 1645, primul Romanov ales de către boieri

**Alexei I**, 1645 – 1676 **Fjodor III**, 1676 – 1682 **Ivan V**, 1682 – 1696

co-regent:

**Petru I cel Mare**, 1682-1696

**Petru I cel Mare**, 1696 – 1725, din 1721 Împărat și Țar

6. Împărați și Țari Ruși, 1721-1917 Dinastia de Romanov, 1721-1761

Petru I cel Mare, 1696 – 1725, din 1721 Împărat și Țar Ecaterina I, 1725 – 1727 Petru II, 1727 – 1730 Ana, 1730 – 1740 Ivan VI, 1740 – 1741 Elisabeta I, 1741 – 1761

#### Dinastia de Romanov-Holstein-Gottorp, 1762-1917

Petru III, 1762 Ecaterina II cea Mare, 1762 – 1796 Paul I, 1796 – 1801 Alexandru I, 1801 – 1825 Nicolae I, 1825 – 1855 Alexandru II, 1855 – 1881 Alexandru III, 1881 – 1894 Nicolae II, 1894 - 1917

## Regatul Creștin al Armeniei

#### Regi Principi și guvernatori ai Armeniei

Formațiunea statală a Armeniei creștine a fost precedată de regatul de **Urartu**, care s-a format în jurul anului 850 î.d.Hr., pe locul actualei Armenii, cu centrul în jurul lacului Van. Acest regat Protoarmean a dăinuit până în jurul anului 600 î.d.Hr. aflându-se în conflict cu asirienii și fiind prădat de către cimerieni. În anul 518 î.d.Hr., Armenia a fost integrată în imperiul persan al dinastiei Ahemide (559-330 î.d.Hr.). În anul 333 î.d.Hr., întregul Imperiu Persan fiind cucerit de către Alexandru cel Mare Macedon (336-323 î.d.Hr.), și Armenia a împărtășit aceeași soartă. În anii următori domniei lui Alexandru cel Mare, Armenia a fost guvernată de dinastii proprii, sub suzeranitatea turcilor selgiucizi.

Actuala capitală a Armeniei, Yerewan sau Erevan are o vechime de peste 2500 de ani. 412

Privitor la istoria politică, bisericească, națională, culturală și de artă a Armeniei, cu regii, principii, guvernatorii, patriarhii catolicoși și episcopii acesteia, vezi literatura de mai jos: Arhim. Zareh BARONIAN,

#### Armenia a fost prima tară în care Creștinismul a devenit religie de Stat.

În anul 2001, Biserica Armeano-Gregoriană a sărbătorit 1700 de ani de istorie, începuturile acesteia mergând până în anul 301, când în timpul domniei regelui local Trdat III sau IV (298-330), fiul lui Chosrau II, monarh sub influență romană, Sf. Episcop Grigorie Luminătorul (Lusavoris) ar fi condus misiunea de încrestinare a Armeniei, devenind și întâiul ei ierarh. Versiunea ar deveni plauzibilă dacă am schimba data de 301, cu un alt an, începând cu 313 sau 314, din motive lesne de înțeles: Trdat III (sau IV) era sub influență romană, adică rege din mila Lui Dumnezeu și grația împăratului roman Dioclețian (284-305), apoi a lui Constantin I cel Mare (306-337, Cezar, 306-312). Nu ne putem imagina ca Dioclețian să fi salutat decizia lui Trdat III sau IV, de-a transforma Armenia într-un Regat Crestin, în timpul în care Galeriu (293-305 Cezar, apoi August, 305-311), în anul 298 a declanșat a zecea și cea mai cruntă persecuție a creștinilor din Imperiul Roman, continuată de Dioclețian în anii 303-305, prin "patru edicte de persecutie" (3 edicte în anul 303 și unul în anul 304). Prin urmare, data încrestinării Armeniei, mai precis spus, a declarării Crestinismului ca religie de Stat în această tară, trebuie fixată pentru 313 sau în anii următori, adică după Edictul de la Mediolan, din anul 313, când Constantin cel Mare a acordat libertatea de exprimare și exersare a religiei Crestine.

Constituind tot timpul un măr al discordiei între cele două imperii, în anul 387, Marele Regat Creștin al Armeniei a fost împărțit între Imperiul Persan și cel Roman. Cu toate acestea, Biserica, cultura, arta, arhitectura și literatura de limbă armeană au continuat să se dezvolte. În anii 404-406 a fost inventat alfabetul armean, georgian și albanez (=azer), grație călugărului misionar armean **Mesrop** Mașoț (361-440), fapt care a deschis o perspectivă extraordinară de devoltare a limbii, culturii și teologiei **armene** și **georgiene**. Armenia a fost râvnită nu numai de romani și de perși, ci ulterior și de romei-bizantini, arabii musulmani, georgieni, turcii selgiucizi, cruciați, venețieni, mamelucii egipteni, otomani, iar din anul 1828, de Rusia Țaristă. Republica Armenia a existat între anii 1918-1920, după care a fost din nou anexată la imperiul sovietic, unde, din anul 1936 a fost declarată republică unională. Republica Armeniei din 1918-1920 a fost apoi împărțită între Turcia și Uniunea Sovietică. În partea Armeniei,

Cuvânt despre Liturghia Bisericii Armene și Liturghiile răsăritene, cu o prefață de Pr. Prof. Dr. Ene Braniște, Ediție îngrijită de Fabian Anton, Editura Eikon, 2003, Cluj-Napoca, 308 p. + il.; Erich RENHART – Jasmine DUM – TRAGUT (Hg. – editori), Armenische Liturgien, Ein Blick auf eine ferne christliche Kultur, herausgegeben im Auftrag des Österreichischen Liturgischen Instituts Salzburg, Graz – Salzburg, 2001, Schnider Verlag, 288 p. (mai mulți colaboratori); Erich RENHART – Jasmine DUM – TRAGUT (Hg. – editori), "... aber unvergänglich sind wir wie unsere Berge", Armenien, Graz – Wien, 1997, 155 p., incl. 59 il.

Stiftung-Pro Oriente, Sonderpressespiegel – Juli 1997: **Armenien**, Wien, 117 p.; Heide und Helmut **BUSCHHAUSEN**, **Armenische Handschriften der Mechitaristen-Congregation**, Katalog zur Sonderausstellung in der Österreichischen Nationalbibliothek, Zweite erweiterte und verbesserte Auflage, Wien, 1981, 171 p. + 79 II. u. Karten.; o sinteză a istoriei politice, culturale, bisericești și de artă armeană, oferă lucrarea: Jean-Michel **THIERRY**, **Armenien im Mittelalter**, Aus dem Französischen übersetzt und für das Deutsche bearbeitet von Hermann **Goltz**, Schnell+Steiner Zodiaqve Verlag, Regensburg, 2002, 361 p., incl. il., pl. și hărți.; Pentru Biserica Armeană Gregoriană și pentru armenii uniți, vezi: Dietmar W. **WINKLER** – Klaus **AUGUSTIN**, **Die Ostkirchen**, Op. cit., pp. 83-85 și 120-121. Ilma **REISSNER**, **GEORGIEN**, **Goldenes Vlies und Weinrebenkreuz**, Erweiterte und aktualisierte Neuauflage von Georgien: Geschichte, Kunst, Kultur, Verlag, Der Christliche Osten, Würzburg, 1998, 307 p., incl. II., pl., reprod., sinopse (prima ediție, Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1989); Istoria Bisericească a Armeiniei este prezentată pe coloană paralelă cu istoria Georgiei, vezi **Sinopsa**, pp. 276 - 295.

anexata de turci, acest popor a fost supus islamizării sistematice, mai ales cei din Dersim-Tunceli (1980-1994), iar cei din Uniunea Sovietică au fost deportați și supuși procesului de ateizare. După declarația de independență din 21 septembrie 1991 a Republicii Unionale Sovietice, s-a fondat actuala Republică Armeană, însă fără teritoriul anexat de Turcia în anul 1920. În urma genocidului declanșat de "turcii tineri" (Comitetul pentru Unitate și Progres - Ittihad ve Terakki), în anul 1915, contra armenilor din Imperiul Otoman, au murit peste un milion și jumătate de oameni, crimă împotriva umanității, pe care guvernul turc n-o recunoaște nici până în ziua de astăzi. Acest genocid întreprins împotriva armenilor și a celorlalte minoritați, "turcii tineri" l-au realizat cu concursul armatei imperiale germane și austro-ungare, nu numai cu al celei otomane, datorită faptului că cele trei imperii erau aliate. 413 Din cauza istoriei vitrege, pe care a avut-o poporul armean, s-a format și o diasporă mare, solidară, puternică, bogată și bine organizată, de care țin aproximativ patru milioane de suflete.

## Regi ai Armeiniei Mari, 331 î.d.Hr.-428 d.Hr.<sup>414</sup>

**Mithraustes**, 331 – 330 î.d.Hr.

**Mithrines**, 330 – 323 î.d.Hr.

**Neoptolem**, 323 – 321î.d.Hr.

**Orontes**, 321 -? î.d.Hr.

?,? -? î.d.Hr.

Arsames, c. 228 î.d.Hr.

Împărțirea Armeniei, 220 î.d.Hr.

**Xerxes**, 220 – 212 î.d.Hr.

Zariachis, 211 -? î.d.Hr.

Mithrobuzanes, c. 170 î.d.Hr.

**?**,? -? î.d.Hr.

**Artanes**,? – 90 î.d.Hr.

Dinastia Artaşidă, 210 î.d.Hr. – 14 d.Hr.

**Artaxias**, Artaşe I, c. 210 – 170 î.d.Hr.

**Artavazde I**, 160 – 115 î.d.Hr.

**Tigranes I**, 115 – 95 î.d.Hr.

Tigranes II cel Mare, 95 – 55 î.d.Hr.

**Artavazde II**, 55 – 34 î.d.Hr.

**Alexandru de Egipt**, *prima oară*, 34 - 30 î.d.Hr., fiul lui Marcus Antonius și al Cleopatrei VII, influentă romană

Artaxias II, prima oară, 30 î.d.Hr., fiul lui Artavazde II, influență partă

Alexandru de Egipt, a doua oară, 30 î.d.Hr., influență romană

Artaxias II, a doua oară, 30 – 20 î.d.Hr., influență partă

<sup>413</sup> Aşa după cum **Al-Muttawa** sau *Poliția religioasă* din Arabia Saudită a fost fondată tot de germanii nazişti, membrii ai gestapo-ului, care, după 1945, ascunzându-se pe acolo, pentru a scăpa de arest, procese şi pedepse, s-au convertit la islam, devenind cei mai fanatici duşmani ai Creştinismului.

Lista regilor, principilor și guvernatorilor armeni am reprodus-o după: Horia C. **MATEI**, **Enciclopedia antichității**, ediția a treia, Editura Meteora Press, București, 2000, pp. 409-410 precum și după **Wikipedia**, enciclopedie liberă (în germană și română); Max **WILBERG**, *Regenten-Tabellen*, Weltbild Verlag, Augsburg, 1995<sup>2</sup>, Reprint, p. 15 [ediția princeps, Frankfurt/Oder, 1906<sup>1</sup>].

**Tigranes III**, 20 – 8 î.d.Hr., frate cu Artaxias II, influență romană

Tigranes IV, și Eratus, prima oară, 8 – 5 î.d.Hr., influență partă

**Artavazde III**, 5 – 2 î.d.Hr., impus de Roma, influență romană

Tigranes IV, și Eratus, a doua oară, 2 î.d.Hr. – 1 d.Hr.

Ariobarzane de Atropatene, 2 d.Hr. – 4 d. Hr., influență romană

Artavazde IV, fiul lui Ariobarzane, 4 - 6 d. Hr.

Tigrane V, ginerele lui Irod, regele Iudeei, 6 – 11 d.Hr.

#### Dinastia Arsakidă, 15 – 428

#### (Arsakizi parți, regi pontici și iberici sub protectoratul Romei)

**Vonones I**, 11 - 18 d. Hr., un şahinşah part exilat, sub influenţă romană

Zenon de Pont (Artaxias III), 18-34 d.Hr., fiul lui Polemon regele Pontului, influență romană

Archakes I, 34 – 35 d.Hr., fiul lui Artaban III al Parților, influență partă

Orodes, prima oară, 35 d.Hr., fiul lui Artaban III al Parților

Mithridates, prima oară, 35 – 37, fratele lui Farasmanes regele Georgiei, infl. romană.

Orodes, a doua oară, 37 – 42, influență partă

Mithridates, a doua oară, 42 – 51, influență partă

Rhadamistos, 51 - 54, fiul lui Farasmanes regele Georgiei, influență romană, Uzurpator

#### Arsakizii armeni

Trdat I, prima oară, 53 – 59 d.Hr., Fiul sau Fratele lui Vologaeses I al Parților

Tigranes V al Capadociei, VI al Armeniei, 59 – 62, protectorat roman

Trdat I, a doua oară, 63 – 68 sau 72, influență romană, din anul 63

?, ? -?

Sanatrik, 88 – 110, fiul lui Trdat I

**Axidares**, 110 – 113, fiul lui Pakoros al Parției sau al lui Sanatrik, infl. rom.

Parthamasiris, 113 – 114, fratele lui Axidares, infl. partă

#### Armenia este anexată Imperiului Roman, 114 – 118 d. Hr.

Vologaeses I, 118 – c.141, fiul lui Sanatrik, influență romană

Aurelios Pocoros,? - 140/144

**Sohemo**, *prima oară*, c. 140/144 – 161

**Pacoros**, 161 – 163

**Sohemo**, a doua oară, 163 -?

**Vologaeses II**, 197 – 216 sau 186 – 198, Valarsaces

**Chosrau I**, 216 – 252 sau 198 – 216, fiul lui Vologaeses II

**Trdat II**, 252 – 279 sau 216 – 252, fiul lui Chosrau I

#### Armenia este anexată Imperiului Persan, 252 – 279?

Chosrau II, 279 – 287, fiul lui Trdat II

**Trdat III**, 287 – 293, fratele lui Chosrau II

#### Armenia se află sub ocupație persană, 293 – 298

Trdat III sau IV, 298 – 330, fiul lui Chosrau II, influență romană

Chosrau III der Kleine, 330 – 339

**Tigranes VII**, 339 – c. 350

**Archakes II**, c. 350 – 368

#### Armenia se află sub ocupație persană, 368 – 370

Cylax (Zig), Guvernator, 368 – 369

**Artaban** (Karen), 368 – 369

Vahan Mamikonian, 369 – 370

**Merujan** Ardzruni, 369 – 370

Pap, fiul lui Archak II, 370 – 374

Varazdat, 374 – 378, nepotul lui Tigranes VII

#### **Interregnum**, 378 – 384

**Zarmandukht**, 378 – 384, soția lui Pap

**Enmanuel** Mamikonian, guvernare provizorie, 378 – 384

**Archak III**, 384 – 389, fiul lui Zarmandukht, căsătorit cu Vardandukht, fiica lui Enmanuel Mamikonian

#### co-regenți:

Valarchak, 384 – 386, căsătorit cu fiica lui Sahak Bagratuni

Chosrau IV, prima oară, 387 – 392

**Zik**, 387 – 390

Vram Şepuh, 392 – 414, fratele lui Chosrau IV

Chosrau IV, a doua oară, 414 – 415

**Şahpur**, 415 – 421

Narses Djidjrakatsi, 421, guvernare provizorie,

Artaxes IV, 423 – 428, fiul lui Vram Şepuh

#### **MARZBAN**

#### (adică Guvernatori perși), 428-590

**Veh Mihr Şahpur**, 428 – 442

Vasak, rege de Siunik, 442 – 451

Adhur Hordmidz (Adrormizd), 451 – 465

Adhur Guşnasp (Ardervechnasp), 465 – 481

Sahak Bagratuni, 481 – 482

Mihran (administrație militară), 482

Vahan Mamikonian, *prima oară*, provizoriu, 482 – 483

Zarmihr Karen, administrație militară, 483

Şahpur de Rayy, 483 – 484

Vahan Mamikonian, a doua oară, 484 – 505/510

Vard Mamikonian, fratele lui Vahan, 505/510 – 509/514

Guşnasp Vahram, prima oară, 509/514 – 518

Mjej Gnuni, 518 – 548

Tan Şahpur, prima oară, 548 – 552

Guşnasp Vahram, a doua oară, 552 – 554

Tan Şahpur, *a doua oară*, 554 – 558/560

Varazdat, 558/560 – 564

Sunen, 564 - 572

Vardan Mamikonian, provizoriu, 572

Mihran Mihrevandak, administrație militară, 572

Vardan Mamikonian, prima oară, 572 – 573

Golon Mihran, administrație militară, 573

Vardan Mamikonian, a doua oară, 573 – 577

Tham Khusru, 577 – 580

Varaz Vzur, 580 - 581

Aspahbadh Pahlav, 581 - 582/588

Frahat, 582/588 - 588/589

Hrattin, 588/589 - 590,

590, sub stăpânire bizantină

#### MARZBAN de Dvin, 590-627

#### **Mouchel Mamikonian**, guvernator, 590 – 591

Hamarakar, guvernator, 591

**?** 591 – 603

Sembat Bagratuni, 603 – 611

Chahrayanpet, în răsărit, 611 – 613

Chahen Vahmanzadhaghan, în apus, 611 – 613

Parsayenpet, 613 – 616

Namdar Guchnasp, 616 – 619

Charaplakan (Sarablagas), 619 – 624

Rozbihan, 624 – 627

627 – 628, sub stăpânire bizantină

#### MARZBAN al Armeniei de Răsărit, 628-634

Varaztirots Bagratuni, 628 - 634

#### MARZBAN ai Armeniei de Apus, 627-646

Mjej Gnuni, 627 – 635

Davith Saharuni, 635 – 638

?638 - 643

Theodoros Rechtuni, 643 – 645, antirege

Varaztirots Bagratuni, 645 - 646

#### MARZBAN ai întregii Armenii, 646-705

Theodoros Rechtuni, prima oară, 646 – 653

Sembat I Bagratuni, 646 – 653, împreună cu Theodoros, până în anul 653, apoi singur

Theodoros Rechtuni, a doua oară, 653 - 654

Mouchel Mamikonian, 654

Maurianos, prima oară, 654

Theodoros Rechtuni, a treia oară, 654 – 655

Maurianos, a doua oară, 655

Theodoros Rechtuni, a patra oară, 655

Hamazasp Mamikonian, 655 – 661

Grigor Mamikonian, 661 – 685

Achot Bagratuni, 685 – 690

Nerseh Kamsarakan, 690 – 693

Sembrat II Bagratuni, *prima oară*, fiul lui Varaztirots Bagratuni, 693 – 695, sub protectorat musulman

Abd Allh Ibn Hatim al-Bahili, 695 – 696

Sembat II Bagratuni, a doua oară, 696 – 705, independent

## Guvernatori ai Califilor – Marzban = Wali ai Califatului Umayyad-Omeiazilor (705 – 750) și ai Abbasizilor (750 – 930)

#### 1. Wali Umayyad

Muhammad Ibn Mervan, 705 – 706/707

Abd al Aziz Ibn Hatim al-Bahili, 706/707 - 721

Harith Ibn Amru, 721 -?

Djarrah,? – 730

Said Ibn Amru al Harachi, 730 – 732

Marvan Ibn Muhammad, 732 – 744

Ichak Ibn Muslim, 744 – 750

#### 2. Wali Abbasid

#### Al Mansur, 750-752, deținea demnitățile de Wali al Armeniei, Mossul și Aserbaidschan

Yazid Ibn Useid Es Sulami, 752 – 769

Bayar Ibn Muslim al-Okaili, 769 – 770

Hasan Ibn Qataba, 770 – 773

Sulayman, c. 771 – 772

Salih Ibn Subai al-Kindi, c. 771 – 772

Amr al Umar, administrație militară, 772 – 773

Yazid Ibn Useid Es Sulami, 773 – 780

Othman Ibn Omara Ibn Khozaima, 780 – 785

Khozaima Ibn Khazim, prima oară, 785 – 786

Yusuf Ibn Rachid al-Sulayni, 786 – 790

Yazid Ibn Mazyad, prima oară, 790 - 791

Abd al Kabir al-Adduni, 791

Sulayman Ibn Yazid, 791 -?

Ibn Doke, fiul, 791 -?

Yazid Ibn Mazyad, a doua oară,? – 800

Khozaima Ibn Khazim, a doua oară, 800 – 801

Işak ben Sulayman,? -?

Tahir Ibn Muhammad, c. 813,? -?

Djahap Emir de Manizkert, administrație militară, c. 813,? -?

Abd al Malik, Emir de Manizkert, administrație militară, c. 813 – 820

Khalid Ibn Yazid Ibn Mazyad, c. 830,? -?

Abu Said Muhammad Ibn Marvazi, 849 – 850

Yusuf ben Abu Said, 850 - 852

Bogha, 852 - 855

Muhammad ibn Khalid, prima oară, 855 – 862

Ali Ibn Yahya, 862 – 864

#### Armenia a fost integrată în cuprinsul Emiratului de Manizkert, 864 – 865

Abu sadj Divdad ben Yusuf ben Abu Said, 865 – 871

Ahmed Isa ben Cheikh al-Shaybani, Emir de Diyarbakir, *prima oară*, 871 – 877

Muhammad al-Yemeni, 877 – 878, trece de la Dwin la Bardhaa şi fondează acolo un Emirat independent

Muhammad ibn Khalid, a doua oară, 878

Işak Ibn Kundadjik, 878 -?, Wali de Mossul, poartă și titlul de Wali sau guvernator al Armeniei

Ahmed Isa ben Cheikh al-Shaybani, Emir de Diyarbakir, a doua oară,? – 886

?,886-895

Yusuf Husep, prima oară, 889 – 900

co-regenți: Asfhin ben Abdul Sadj, 895 – 899

Diwdad ben Ashfhin, 899 – 901

?,901-902

Yusuf Husep, a doua oară, 902 – 903

?,903-909

Yusuf Husep, a treia oară, 909 – 914

**?**, 914 – 924

Yusuf Husep, a patra oară, 924

Nasr Subuk, prima oară, 924

Bechr, 924 – 925

Nasr Subuk, a doua oară, 925 -?

#### Principatul Armeniei, 732-785

Ahod Bagratuni, *prima oară*, 732 – 745

Grigor Mamikonian, prima oară, 745 – 746

Ahod Bagratuni, a doua oară, 746 - 750

Grigor Mamikonian, a doua oară, 750 – 751

Mouchel Mamikonian, fratele lui Grigor, 751 -?

#### Principatul se află sub ocupație arabă, 751 – 754

Sahak Bagratuni, nobil de Taron, 754 – 771

Sembat Bagratuni, 771 – 772

Vacanță, 772 – 781

Tadjat Antzevari, 781 – 785

#### Regatul Armean al Bagratizilor, 885-1045

Aşot I cel Mare, 732 – 745

Sembat I Martirul, fiul lui Aşot I cel Mare, 890 – 914

Așot II cel de Fier, fiul lui Sembat I, **Regele Regilor**, 914 – 928

Abas I, fratele lui Aşot II, 928 – 952

Aşot III cel Milostiv, fiul lui Abas I, 952 – 977

Sembat II cuceritorul, fiul lui Aşot III, 977 – 989

Gagik I, fratele lui Sembat, 989 – 1020

Johannes-Sembat III, fiul lui Gagik I, 1020 – 1040

Aşot IV cel Viteaz, fratele lui Sembat III, co-regent, 1021 – 1039

Gagik II, fiul lui Așot IV, 1042 – 1045 † 1079, Armenia este încorporată ca provincie a Imperiului Bizantin

## Principatul (1080-1198), apoi Regatul Armean de CILICIA sau Armenia Mică (1198-1464) Principi ai Armeniei, 1080-1198

Ruben I, 1080 – 1095

Constantin I, 1095 – 1102

Thoros I (Theodoros I), 1102 – 1129

Constantin II, 1129

Leon I, 1129 - 1140

Ştefan I, 1140 – 1144

Thoros II, 1144 – 1169

Ruben II, 1169 – 1170

Mleh, 1170 - 1175

Ruben III, 1175 – 1187

Leon II, 1187 – 1198, apoi ca rege Leon I (1198 – 1219)

#### Regi și regine ale Armeniei

Leon I, 1198 – 1219

Isabela sau Zabel, 1219 – 1252

co-regenti:

Filip de Antiohia, soțul Isabelei, 1223 – 1225

Hethum I (Hetoum, Hayton), alt sot al Isabelei, 1226 - 1270

Hethum I (Hetoum, Hayton), 1252 – 1270

Leon II (III), 1270 – 1289

Hethum II (Hayton II), 1289 – 1293

Thoros III, 1293 – 1298

Hethum III, prima oară, 1294 – 1297

Sempad sau Sambat, 1297 – 1299

Constantin III, 1299

Hethum III, a doua oară, 1299 – 1307

co-regent:

Leon IV, 1301 – 1307

Oschin, 1307 – 1320

#### Oschin de Korikos, Regent al Armeniei, 1320 – 1329

Leon V, 1320 – 1341, ultimul Hethumid

Constantin IV, (alias Guido von Lusignan), 1342 – 1344

Constantin V, 1344 – 1362

Constantin VI, 1362 – 1373

Petru I de Lusignan, rege al Ciprului, Ierusalimului și Armeniei, 1361 – 1369

Leon VI de Lusignan, 1374 – 1375, † 1393

Iacob I de Lusignan, rege al Ciprului și Armeniei, 1396 – 1398

Ianus (Ioan I) de Lusignan, rege al Ciprului, Ierusalimului și Armeniei, 1398 – 1432

Ioan II de Lusignan, rege al Ciprului, Ierusalimului și Armeniei, 1432 – 1458

Carlotta de Lusignan, regină a Ciprului, Ierusalimului și Armeniei, 1458 − 1464 ∞ Louis de Savoya

Iacob II Lusignan ∞ Catarina Cornaro, după care, coroana Ciprului și Armeniei va fi revendicată de Republica Veneției și dogele acesteia

## Regatul Creștin al Georgiei, Gruziniei sau Iberiei-Iviria

Georgienii îşi spun Kartvelebi, îşi numesc ţara Sakartwelo, iar limba Kartuli.

Din punctul de vedere al evoluției Creştinismului georgian, trebuie să ținem cont și de evoluția regională a țării: vestul Georgiei era cunoscut sub numele istoric de **KOLCHIS** sau Kolhis, până la sfârșitul antichității (care pentru istoria bisericească, este marcat de Sinodul II Trulan, 691 - 692). Regatul de **Egrisi**, fondat în secolul VI, î.d.Hr., trebuie identificat cu regiunea sau provincia Kolchis. Aici, în Kolchis, se crede că s-ar fi păstrat și aflat și "lâna de aur" (de la berbecul de aur), pe care Iason și argonauții au dus-o înapoi în Grecia antică. Elenizată încă de grecii antici și coloniile acestora, Kolchis a rămas și în epoca bizantină în sfera de influență și stăpânire romeică.

De la sfârșitul epocii antice, **Lazii** sunt continuatorii vechii populații kolchise, provincia numindu-se apoi Lazika, Lațica sau Lațike, în izvoarele bizantine, cu capitala la Pityous sau Pitsunda.

Provincia răsăriteană a Georgiei se numea **Iberia** sau **Iviria**, cu Regatul Kartli și centrul său istoric la Mtskheta sau **Mzcheta**, vechea capitală și centru bisericesc. În anul 1121 orașul Tbilisi sau Tiflis, din apropiere de Mzcheta sau Mtskheta, devine din nou capitala Regatului Unit al Georgiei. 415

Pentru istoria Geogiei, vezi: Ilma **REISSNER, GEORGIEN, Goldenes Vlies und Weinrebenkreuz**, Erweiterte und aktualisierte Neuauflage von Georgien: Geschichte, Kunst, Kultur, Verlag, Der Christliche Osten, Würzburg, 1998, 307 p., incl. Il., pl., reprod., sinopse (prima ediție, Herder, Freiburg, Basel, Wien, 1989); Istoria Bisericească a Georgiei este foarte bine și științific reprezentată, vezi Sinopsa, pp. 276 - 295. Vezi și Mariam **LORDKIPANIDZE, Georgia in the XI – XII Centuries**, Ganatleba Publishers, Tbilisi, 1987, 185 p.

După Armenia, cele două regate Georgiene, Iberia în est și Egrisi în vestul țării, au fost primele state care au adoptat, în mod oficial, creștinismul 326/7 – 337, respectiv 523. Soarta le-a fost însă defavorabilă, deoarece regatele Iberiei și Egrisi, ca și Armenia, au fost mereu râvnite de cele două imperii rivale: Persia și Bizanț. Ca urmare, aceste regate au fost de câteva ori dezintegrate în mai multe principate, motiv pentru care au și fost cucerite cu ușurință de arabii musulmani în secolul al VII-lea. Principatele care s-au răzvrătit împotriva robiei arabomusulmane, au reușit să se elibereze, iar pe la mijlocul secolului al XI-lea s-au reunit, formând **Regatul Georgiei**. Începând din secolul al XII-lea, autoritatea acestui Regat se extindea asupra întregului Caucaz de sud, în partea nord-estică și aproape pe toată coasta de nord a Turciei de astăzi, și de asemenea în câteva districte din Persia.

Actualmente Georgia este împărțită în 53 de provincii, 11 orașe și două republici autonome: Abkchasia și Ajaria. Orașele georgiene sunt: Mtskheta-Mzcheta, Batumi, Chiatura, Gori, Kutaisi, Poti, Rustavi, Sokhumi, Tbilisi, Tq'ibuli, Tsq'altubo. 416

#### Georgia în antichitate, evul mediu și în epoca modernă

Dinastia Kartlozidilor (299 î.d.Hr.-30 î.d.Hr. și 1 d.Hr.-189 d. Hr) În perioada de timp 30 î.d.Hr.-1 d. Hr., Regatul a fost condus de Dinastia Nimoridă, Suverani:

**Parnavas I**, 299 î.d.Hr. – 234 î.d.Hr.

**Saurmag I**, 234 – 159

Mirian I, 159 – 109, ginerele lui Saurmag I

**Parnajom**, 109 – 90

**Arschak I**, 90 – 78

**Artag**, 78 – 63

Bartom sau P'arnavas II

Miriam II, 30 – 20, din Dinastia Nimoridă

Arşak II, 20 î.d.Hr. – 1 d.Hr., din Dinastia Nimoridă

**Parsman I** (Aderk), 1 d.Hr. – 58 d.Hr.

**Mirdat I**, 58 d.Hr. – 106 d.Hr.

**Amazasp I**, 106 – 116

Parsmen II cel Bun, Parsman II cel Bun, 116-132, îl vizitează pe împăratul Hadrian în Roma

**Radamist** Adam, 132 – 135

**Parsmen III**, 135 – 185

**Amazasp II**, 185 – 189

Dinastia Arsacidă, 189-284

**Rev I cel Drept**, 189 – 216

Vache, 216 - 234

**Bakur I**, 234 – 249

\_

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Lista regilor georgieni am preluat-o după: Horia C. MATEI, Enciclopedia antichității, ediția a treia, Editura Meteora Press, București, 2000, pp. 421-422; precum și după Wikipedia, enciclopedie liberă (în germană și română).

Mirdat II, 249 – 269

**Amazasp III**, 260 – 265

**Aspagur**, 265 – 284

#### Dinastia Chosroidă, 284 – după 807

**Miriam III**, 284-361, fiul Marelui Şah al Persiei, 326/7 sau 337, adoptarea Creştinismului **co-regent: Rev II**, 345 – 361

**Saurmag II**, 361 – 363, Diarch

Aspacur II, 363 – 365, Varaz Bakur I

Mirdat III, 365 – 380, Diarch, 370-378, divizarea Regatului

Aspacur III, 380 – 394, Varaz Bakur II

**Tirdat I**, 394 – 406

Parsman IV, 406 – 409

Mirdat IV, 409 – 411

**Artschil I**, 411 – 435

**Mirdat V**, 435 – 447

Vachtang I, Gorgassali, 447 – 522

**Daci** sau Dahi, 522 – 534

**Bakur II**, 534 – 547

**Parsman V**, 547 – 561

**Parsman VI**, 561 - 5??

**Bakur III**, 5?? – 580, Regatul din Kartli-Iberia se desființează

#### Principi sau Domnitori de Kachetia, Chosroizi, 580-807

Adarnase I, Patrikios, către 580 – 637/642, fiul regelui Bakur III

**Stefan I** Patrikios, 637/642 – c. 650

**Adarnase II**, c. 650 – 684/685

Miriam IV, 685 – 736

Artşil Martirul, 736 – 786

**Djuanşer**, 786 – d. 807

#### Principi sau Domnitori de Kartli – Iberia, Chosroizi și Bagratizi, către 588-786

**Guaram I**, Kuropalat, către 588 – c. 590, Principe de Samce-Djavacheti, nepotul lui Vachtangs I Bagrationi

**Ștefan I**, către 590 – 627, Principe de Samce-Djavacheti

Adarnase I, Patrikios, 627 – 637/642, Principe de Kachetia

**Stefan II**, Patrikios, 637/642 – c. 650, Principe de Kachetia

Adarnasse II, Patrikios, c. 650 – 684/685, Principe de Kachetia

Guaram II, Kuropalat, 684/685 – î.693, Principe de Samce-Djavacheti

Guram III, Kuropalat cel Tânăr, î. 693 - c. 748, Principe de Samce-Djavacheti

**Adarnase III**, Kuropalat, c. 748 – c. 760

**Nerse I**, c. 760 – 779/780, ostatec al Califului, 772 – 775

Ştefan III, 780 – 786, Principe de Samce-Djavacheti

#### Kuropalați (un titlu înalt romeu), Dinastia Bagrationi, 813-891

**Aşot I**, 813 – 830

**Bagrat I**, Kuropalat, 830 – 876, în 842 era principe de Kartli, Iberia

**David I**, 876 – 881

Gurgen I, de Tao, 881 – 891, altă linie dinastică

## Arhiduci –Eristavți - de Eristawis, de Tao de Sus, 830-1000, Tao fiind ocupat de bizantini în anul 1000

#### Prima linie, 830-941

Adarnase II cel Bătrân, 830 – după 867, fiul lui Așot I, † între anii 867 – 881

Gurgen I, înainte de 881 – 891, devine Kuropalat de Kartli-Iberia, 881-891

**Adarnase III**, 891 – 896

Aşot II, Bucătarul, 891 – 918

Gurgen II cel Mare, 918 – 941

#### A doua linie, 941 – 1000

Aşot IV (II), Kuropalat, 941 – 954, fiul regelui Adarnase IV

Adarnase V, Kuropalat (958-961), 954 – 961

David III cel Mare, Magistros, 961 – 1000, din anul 989 Kuropalat

#### co-regent:

Bagrat I, 961 - 966

#### Regi de Kartli-Iberia, din Dinastia Bagrationi, 888-1505

Adarnase IV, 888 – 923, Rege-Kuropalat, din 891

**David II**, rege 923 – 937

**Aşot II**, numai Kuropalat nu rege, moşteneşte în anul 941 Tao – Klardgeti

**Bagrat I**, 923 – 945, Magistros din 923, rege din 937

Adarnase V, 945 – 961, Magistros din 945, Kuropalat din 958

David III, Magistros, 961 – 1000, din 989 Kuropalat

**Sumbat I**, 923 – 958, Antipatrikios din 923, rege în 945 și 954

**Bagrat II**, 958 – 994

**Gurgen**, 994 – 1008

Bagrat III, 1008 – 1014, din anul 978 rege al Abchasiei

**Giorgi I**, 1014 – 1027

**Bagrat IV**, 1027 – 1072

**Giorgi II**, 1072 – 1089

**David IV Constructorul**, 1089 – 1125

**Dimitri I**, 1125 – 1156

**David V**, 1155

**Giorgi III**, 1156 – 1184

**Tamar**, 1184 – 1213, co-regentă din anul 1178

Giorgi IV Laşa, 1213 – 1223

**Rusudan**, 1223 – 1245

**David VI** Narin, 1243 – 1259, în anul 1259 trece în Georgia de Vest Imereția (Kutaisi) și domnește acolo, până în anul 1293

**David VII** Ulu, 1246 – 1270, din anul 1259 doar rege al Georgiei de est – Tbilisi

Dimitri II, Jertfitorul de sine, 1270 – 1289

**Vachtang II**, 1289 – 1292

**David VIII**, 1292 – 1297, rezistă ca și antirege, împotriva stăpânirii mongole, până în anul 1311

**Giorgi V**, *prima oară*, 1297 – 1298

**Vachtang III**, 1298 – 1308

**Giorgi VI cel Mic**, 1310 – 1314

**Giorgi V prea Strălucitul**, *a doua oară*, 1314 – 1346, prin el are loc reunificarea Georgiei în anul **1330** 

**David IX**, 1346 – 1360

**Bagrat V**, 1360 – 1395

**Giorgi VII**, 1395 – 1405

**Konstantine I**, 1405 – 1412

Alexandru I cel Mare, 1412 - 1442

**Vachtang IV**, 1442 – 1446

**Giorgi VIII**, 1446 – 1465, apoi devine rege al Kacheției, în estul Georgiei, sub numele de Giorgi I, 1466 – 1476

**Bagrat VI**, 1465 – 1478

Konstantine II, 1478 – 1505, din anul 1491, doar rege de Kartli

#### 1490/1491 are loc divizarea oficială a Georgiei în trei regate: Kartli, Imereția și Kacheția

#### Regii de Kartli, Dinastia Bagrationi, 1505-1801

**David X**, 1505 – 1525, ocupă Kacheția între anii 1513 – 1520

**Giorgi IX**, 1525 – 1535

**Luarsab I**, 1535 – 1558

**Simon I**, *prima oară*, 1558 – 1569

**David XI**, sau **Daud Khan**, 1569 – 1578

**Simon I.** *a doua oară*, 1578 – 1600

Giorgi X, 1600 – 1605

**Luarsab II**, 1605 – 1616

**Bagrat VII**, 1616 – 1619

**Simon II**, 1619 – 1629

Teimuras I al Kacheției, 1629 – 1634

**Rostom**, Rustam, 1634 – 1658, paralel, rege al Kacheției, 1648-1656

**Vachtang V**, 1658 – 1675

Giorgi XI, prima oară, 1675 – 1688

**Erakle I**, 1688 – 1703

Giorgi XI, a doua oară, 1703-1709, în calitate de guvernator persan de Kandahar, 1703-1709

Kaichosro, 1709 – 1711, în calitate de guvernator persan de Kandahar, 1709-1711

Vachtang VI, prima oară, 1711 – 1714, între anii 1703-1711 guvernator al Georgiei

**Iese**, 1714 – 1716

**Bakar**, 1717 – 1719

Vachtang VI, a doua oară, 1719 – 1724, părăsește țara în 1724

## Regatul este ocupat de otomani, 1724 – 1735, între anii 1724 – 1744 n-a existat nici un rege al Iberiei – Kartli

**Iese**, guvernator al otomanilor, 1724 – 1727

#### Regatul este ocupat de perși, 1744 – 1801

**Teimuraz II**, Rege vasal, 1744 – 1762

Erakle II, 1762 – 1798, din 1744 rege și al Kacheției

Giorgi XII, 1798 – 1801, țara fiind ocupată de Rusia țaristă, din 1801

### Regi ai Kacheției, 1466-1801, Dinastia Bagrationi

**Giorgi I**, 1466 – 1476

**Alexandre I**, 1476 – 1511

Giorgi II cel Rău, 1511 – 1513

#### 1513-1520, Regatul este ocupat de regele Iberiei-Kartli, David X (1505-1525)

**Levan I**, 1520 – 1574

Alexandre II, prima oară, 1574 – 1603

David I, 1603, întrerupe pentru scurt timp domnia tatălui său

Alexandre II, a doua oară, 1603 – 1605

Konstantine I, 1605

**Teimuras I**, *prima oară*, 1605 – 1614

'Isa Khan, 1614 – 1615, guvernator al Persiei pentru Kacheţia, nepotul lui Alexandru II

**Teimuras I**, *a doua oară*, 1615 – 1616

'Ali Quli Khan, 1616, guvernator al Persiei, pentru Kacheţia

**Peykar Khan**, 1616 – 1623, guvernator al Persiei, pentru Kacheţia

**Teimuras I**, *a treia oară*, 1623 – 1633

**Selim Khan**, 1633 – 1636,

**Teimuras I**, *a patra oară*, 1636 – 1648

Rustam rege al Iberiei-Kartli, 1648 – 1656, în același timp rege al Kacheției

### 1656 – 1664, Regatul este condus direct de guvernatori persani

**Artşil**, 1664 – 1675, fiul regelui Vachtang V (1658 – 1675) de Kartli

**Erakle I**, 1675 – 1676, rege de Kartli, 1688-1703

#### 1676 – 1703, guvernatorii persani conduc ei ţara, fără rege

**David II**, 1703 – 1722

Konstantine II, 1722 – 1729, ucis de perşi în anul 1732

Teimuras II, prima oară, 1729 – 1736

Alexandre III alias Ali Mirza, 1736 - 1738

Teimuras II, a doua oară, 1738 – 1744

**Erakle II**, 1744 – 1798, devine în anul 1762 rege de Kartli, unificând cele două regate georgiene

**Georgi III** al Kacheției și **Georgi XII** al Kartli, 1798 – 1801, regatul fiind ocupat de Rusia țaristă

#### Guvernatori persani în Kacheția, 1648-1703

Selim Khan, 1648 – 1659 Murtaz'Ali Khan, 1659 – 1665 Şahnavaz-Khan alias Vachtang V (1658 – 1675) de Kartli, 1665 – 1675 Bezan Khan, 1675 – 1688 Abbas-Quli-Khan, 1688 – 1695 Qalb'Ali Khan, 1695 – 1703

#### Regii de Imereția, vestul Georgiei, 1259-1810

**David I** Narin, 1259 – 1293, fost **David VI** Narin (1243 – 1259), al Kartli-Iberia, de unde, în anul 1259 trece în Georgia de Vest Imereția (Kutaisi) și domnește acolo, până în anul 1293

**Konstantine I**, 1293 – 1327

**Mihail I**, 1327 – 1329

**Bagrat I cel Mic**, 1327 – 1372, degradat la rangul de Principe, din anul 1330

Alexandre I, 1372 – 1389, recapătă demnitatea de rege, din anul 1387

**Giorgi I**, rege, 1389 – 1395

**Konstantine II**, rege, 1395 – 1401

**Demetre I**, 1401 – 1455, ultimul descendent în linie bărbătească a lui David I (VI) Narin **Bagrat II**, 1455 – 1478, nepotul lui Konstantin I de Kartli (1405 – 1412) și al lui Demetre I de Imerția (1401-1455), domneste în Georgia-

Kartli-Iberia, ca și Regele Bagrat VI (1465-1478)

**Alexandre II**, 1478 – 1510

**Bagrat III**, 1510 – 1565

**Giorgi II**, 1565 – 1585

**Levan I**, 1585 – 1588

**Rostom I**, *prima oară*, 1588 – 1589

**Bagrat IV**, 1589 – 1590

**Rostom I**, a doua oară, 1590 - 1605

**Giorgi III**, 1605 – 1639

**Alexandre III**, 1639 – 1661

Bagrat V, prima oară, 1660

Vachtang I Tşutşunaşvili, prima oară, 1660 – 1661

Vamiq Dadiani de Mingrelia, 1661

**Artşil**, *prima oară*, 1661 – 1663

**Dimitri Guriel**, 1663 – 1664

**Bagrat V**, *a doua oară*, 1664 – 1668

Vachtang I Tşutşunaşvili, a doua oară, 1668

**Bagrat V**, *a treia oară*, 1668 – 1678

**Artşil**, a doua oară, 1678 – 1679

**Bagrat V**, *a patra oară*, 1679 – 1681

**Giorgi IV** de Guria, 1681 – 1683

Alexandru IV, prima oară, 1683 – 1690

**Artşil**, a treia oară, 1690 – 1691

Alexandru IV, a doua oară, 1691 – 1695

**Artşil**, *a patra oară*, 1695 – 1696

**Giorgi V** Gotcia, 1696 – 1698

**Artşil**, *a cincea oară*, 1695 – 1696

**Simon**, 1699 – 1700

**Mamia** Gurieli, 1701 – 1702

Giorgi VI, Abaşidze, 1702 – 1707

Giorgi VII, prima oară, 1707 – 1711

Mamia (III) de Gurien, prima oară, 1711

Giorgi VII, a doua oară, 1711 – 1713

Mamia (III) de Gurien, a doua oară, 1713

Giorgi VII, a treia oară, 1713 – 1716

Giorgi VIII Guriel, 1716

Giorgi VII, a patra oară, 1716 – 1720

**Alexandre V**, 1720 – 1751

Giorgi IX, 1751

**Solomon I**, *prima oară*, 1751 – 1765

**Teimuras I**, 1765 – 1768

**Solomon I** *a doua oară*, 1768 – 1784

**David II**, 1784 – 1792

Solomon II, 1792 – 1810, când Regatul Imereției este ocupat de Rusia țaristă

Până în anul **1918**, Georgia a stat sub ocupație rusească, cu **guvernatori** (1801 respectiv 1810-1844), **viceregi** (1844-1882), **guvernatori generali și comandanți militari supremi ai Caucazului** (1882-1905), **viceregi** (1905-1917), **Prima Republică** (1918-1921), **Republică unională în URSS** (1921-1991), **a Doua Republică, în Federația Rusă** (din 1991).

## **ROMÂNIA**

#### Guvernatori ai Daciei Romane<sup>417</sup>

#### Administrație militară, 102-106 d. Hr.

Cn. Pinarius Aemilius Cicatricula Pompeius **LONGINUS**, 102-105/106, probabil comandantul legiunii IV Flavia și XIII Gemina

#### Provincia Dacia, 106-119, Sarmizegetusa

Iulius Sabinus, 106 – 107/109

- D. Terentius Scaurianus, 109? 110
- C. Avidius Nigrinus, 110/112 115?
- C. Iulius Quadratus Bassus, 117

#### Dacia Superior, 119-168, Banatul și Transilvania, cu centrul la Apulum

- Q. Marcius Turbo, 117 119/120
- Cn. Minicius Faustinus Sex. Iulius Serg. Severus, 119/120 127; în anul **123** are loc împărțirea Daciei în trei provincii: Dacia Superior, Dacia Inferior (Oltenia de est și Transilvania de sud-est, cu sediul la Romula-Reșca, jud. Olt) și Dacia Porolisensis
- Ti. Claudius [...], 127 132

Egnatius [...], 127 – 132

- Cn. Papirius Aelianus Aemilius Tuscillus, 132 135
- C. Iulius Bassus, 135 139
- L. Annius Fabianus, 139 141/142
- Q. Mustius Priscus, 141/142 144
- P. Orfidius Senecio, 144/146? 146/148
- C. Curtius Poll. Iustus, 148 150/151
- M. Sedatius Quir. Severianus, 150/151 153
- L. Iulius Proculus, 152? 156?
- M. Statius Cl. Priscus Licinius Italicus, 156/157 158
- P. Furius Saturninus, 159 161/162
- P. Calpurnius Proculus Cornelianus, 161/162 164?
- Ti. Iulius Flaccinus, 164? 168?

Calpurnius Iulianus, 153? – 156? sau 164? – 168?

Luat după **WIKIPEDIA**, Liste der Referenztabellen/Herrscher und Regierungsschefs Rumänien. *Liste der römischen Staatshalter von Dakien*.

Regi Daciei, înainte de cucerirea romana (102 și 106 î.d.Hr.): **Burebista**, c. 111 – 65 până 44 î.d.Hr.; **Interregnum**, 44 – 35? î.d.Hr.; **cinci regi** necunoscuți cu numele, 35 î.d.Hr. – î. 85 d.Hr.; **Decebal**, î.85 – 106 d.Hr.

#### Provincia Dacia cu cele trei părți:

# Dacia Apulensis (fosta Dacie Superior), Dacia Porolissensis (partea nordică a Daciei Superior) și Dacia Malvensis (fosta Dacia Inferior), 168-271

M. Claudius Fronto, 168 – 170

Sex. Cornelius Clemens, 170 – 172?

- L. Aemilius Carus, 173 175?
- C. Arrius Antoninus, 175? 177
- P. Helvius Pertinax, 177 180?
- C. Vettius Sabinianus Iulius Hospes, 180 182?
- C. Pescennius Niger, 182? 183/184?
- L. Vespronius Candidus, 183/184 185/186
- C. C[?] Hasta, 185? 190?
- Q. Aurelius Polus Terentianus, 192? 194/195
- P. Septimius Geta, 194/195 197?
- P. Mevius Surus, 198? 199?
- L. Octavius Iulianus, 200 202/203
- L. Pomponius Liberalis, 202/203 205?
- Ti. Claudius Gallus, 205/206? 207
- C. Iulius Maximinus, 208 210?
- [...] Postumus, 211? 213?
- L. Marius Perpetuus, 212/213 215?

Marcius Claudius Agrippa, 217 – 218

Ti. Iulius Pollienus Auspex, în jurul anului 222 – 225

Iasdius Domitianus,? – 235

- M. Cuspidius Flaminus Severus, 235? 236?
- Q. Iulius Licinianus?, 237? 238
- D. Simonius Proculus Iulianus, 241? 243?
- M. Veracilius Verus, probabil sub împăratul Commodus, este posibil chiar la începutul secolului III
- [...] Ianuarius [...], sfârșitul secolului II sau sfârșitul secolului III

.....

#### Transilvania:

Sfârșitul secolului IX – începutul secolului al X-lea: Ducatele (=Voievodatele) lui GELU, MENUMORUT și GLAD; 418

"Gelou dux Blachorum", duce al teritoriului dintre Porțile Meseșului (Zalău) și izvoarele Somesului, cu centrul la Dăbâca?

Menumorut, duce al teritoriului dintre Mureș și Someș, cu centrul la Biharea (Oradea)? Glad, duce al teritoriului dintre Mureș și Dunăre (Banat), cu centrul la Keve, Cuvin?

<sup>418</sup> Istoria României în date, mai mulți colab., sub cond. Constantin GIURESCU, Edit. Encicl. Rom., Bucureşti, 1971, p. 57 şi passim.

Voievozi (1111 – 1571), Principi (1571 – 1691/1711), Guvernatori (1691 – 1867)

#### Țara Românească:

Domnitori (înainte de 1247 – 1859)

#### Moldova:

**Domnitori** (c. 1352 – 1859)

### Domnitori și regi ai României, 1859-1947

Alexandru Ioan I CUZA (1820-1873), colonel de neam boieresc, fost ministru de război în guvernul Moldovei, al lui Anastasie Panu, ales Domn al Moldovei la 5/17 ianuarie 1859, ales Domn al Țării Românești la ianuarie 24/5 februarie 1859 – 11/23 februarie 1866, † 3/15 mai 1873 în Heidelberg, înmormântat la Ruginoasa (unde se află moșia familiei), unde odihnește și Doamna Elena Cuza (1925-1909), alături de Cuza Dimitrie (†1889), unul din fiii lor adoptivi, al doilea fiu adoptiv, Cuza Alexandru, murind la Madrid, în anul 1890. 419

La 11/23 decembrie 1861, prin Proclamația către națiune, Cuza aduce la cunoștință oficial că "Unirea este îndeplinită, naționalitatea română este întemeiată. Domnitorul Cuza a deschis la București primul Parlament al României, la 24 ianuarie/5 februarie 1862, proclamând în fața Adunărilor Moldovei și a Țării Românești, reunite în ședință comună, Unirea definitivă a Principatelor, orașul București fiind proclamat capitala țării. La 11/23 februarie 1866 "monstruoasa coaliție" îl obligă pe Cuza să abdice, formându-se o Locotenență domnească, compusă din Lascăr Catargiu (pentru Moldova), Nicolae Golescu (pentru Muntenia), colonelul Nicolae Haralambie, din partea armatei și un guvern provizoriu, condus de Ion Ghica (11/23 febr.-10/22 mai 1866). Dată fiind existența notei restrictive din Fermanul sultanului, din data de 20-22 nov./2-4 dec. 1861, care prevedea că Unirea din 1859 să înceteze la sfârșitul domniei lui Cuza, Unirea Principatelor se afla în pericol.

Carol I de Hohenzollern-Sigmaringen (1839-1914), prinț german scăpătat, proclamat de Adunarea Constituantă, Domnitor al României, își începe domnia la 10 mai 1866-1914 octombrie 10. La 14/26 martie 1881, Parlamentul României a proclamat Regatul României. Încoronarea regelui Carol I și a reginei Elisabeta Elisabeta de Wied (1843-1916) a avut loc în Catedrala Mitropolitană din București, la 10 mai 1881. La 18 mai 1881 Ferdinand a fost proclamat principe moștenitor. Mormintele în Catedrala din Curtea de Argeș.

<sup>419</sup> Petru Demetru POPESCU, Dicționar de personalități istorice, voievozi, principi, domnitori, regi, Editura Niculescu, București, 2001, 288 p.

\_

- **Ferdinand I de Hohenzollern-Sigmaringen** (1865-1927), Rege, 10 octombrie **1914-1927** iulie 19. Regină consortă a fost prințesa Maria de Edinburg (1875-1938). Mormintele în Catedrala din Curtea de Argeș.
- Mihai I de Hohenzollern-Sigmaringen (\*1921), prima oară, 20 iulie 1927-1930 iunie 8, detronat, minor, sub regența formată din trei persoane: Prințul Nicolae, Patriarhul Miron Cristea și Gheorghe Buzdugan, președintele Curții de Casație, pentru guvernarea Țării; alături de Prințesa-Mamă Elena de Grecia și Danemarca, care se ocupa de educația regelui minor. Carol reclamă tronul după numai trei ani de la moartea lui Ferdinand I. După detronare, Mihai I a devenit Mare Voievod de Alba Iulia (1930-1940).
- Carol II de Hohenzollern-Sigmaringen (1893-1953), 8 iunie 1930-1940 septembrie 6, abdică și pleacă în exil, în speranța revenirii la tron. † 10 aprilie 1953 în Estoril, Portugalia. A trăit separat de regina consortă Elena, cu care s-a căsătorit în martie 1921. Înainte de aceasta, în septembrie 1918, Carol II s-a căsătorit cu Ioana Maria Valentina (Zizi) Lambrino, căsătorie anulată de înalta Curte de Casație. Din căsătoria cu Lambrino s-a născut fiul natural Mircea, mai în vârstă decât Mihai I, situație prin care Monarhia a suferit o zdruncinare morală puternică. Carol renunță la calitatea de prinț moștenitor și anulează dreptul de succesiune și pentru principele Mircea. După un timp își recapătă titlul de prinț moștenitor și se căsătorește cu Elena a Greciei. În 1925 renunță din nou la succesiunea la tron și rămâne în occident cu noua sa aventură, Elena Lupescu, de care apoi nu se va mai despărți. În aceste condiții, Consiliul de Coroană, de la Sinaia, din 4 ianuarie 1926, 1-a proclamat moștenitor al tronului pe Mihai, unicul fiu legitim al lui Carol II.
- Mihai I de Hohenzollern-Sigmaringen (\*1921), a doua oară, 6 septembrie 1940-1947 decembrie 30, când este forțat să abdice și să părăsească Țara. I se retrage în mod abuziv cetățenia română, fiind obligat să trăiască în exil, unde s-a căsătorit cu Anna de Bourbon-Parma, membră a familiei regale a Danemarcei. La 30 decembrie a fost desființat și Regatul României, fiind instituită Republica Populară Română, cu primul ei șef de Stat, Constantin I. Parhon, Presedinte al Prezidiului Provizoriu al noii Republici (1947-1952).

## Lista ilustrațiilor

- 1. Basilica Sfântul Petru din Roma, de pe colina Vatican, construită de Sfântul Împărat Constantin I cel Mare, în anul 315, restaurată și amplificată de Sfântul Papă Grigorie I cel Mare (590-604), dărâmată în anul 1506, de Papa Iuliu II (1503-1513), în locul ei s-a construindu-se actuala Catedrală Sfântul Petru, p. 33.
- 2. Basilica Sfânta Sophia din Constantinopol, după anul 1453, adică după ce a fost transformată în moschee de sultanul Mehmed I (Mahomed I Cuceritorul) el Fatih (1444-1446 și 1451-1481), sec. XV XX, p. 68.
- 3. Icoana Sfântului Evanghelist Marcu, fondatorul Tronului Alexandriei, p. 128.
- 4. Ierusalim, Biserica Învierii Domnului nostru Iisus Hristos sau a Sfântului Mormânt, p. 214.
- 5. Sfânta Sophia din Ohrida-Ahrida, vedere din exterior, sec. X, transformată în moschee în anul 1767, odată cu desființarea Arhiepiscopiei Autocefale, p. 245.
- 6. Sfânta Sophia, Ohrida-Ahrida, interiorul transformat în moscheie, în anul 1767, p. 260.
- 7. Turnovo, Veliko Tîrnovo, colina Țareveț, ziduri, drumul, orașul, Catedrala Patriarhală Înălțarea Domnului și turnul clopotniță și de veghe, sec. XIII, p. 266.
- 8. Peć-Pekion-Ipek, complexul monastic Înălțarea Domnului, sec. XIII XIV sau Vechea Patriarhie Sârbă, p. 274.
- 9. Sfânta Sophia, Constantinopol, simbolul Bisericii Ortodoxe rănite şi îngenunchiate, din 1453 moschee, coperta din spate.

## REFERATE

## asupra cărții Părintelui Dr. Ioan Marin Mălinaș,

## Dipticon sau Cronologie patriarhală și imperială

I.

Cartea de față este o lucrare de multă vreme necesară istoriografiei noastre bisericești. Ea prezintă lista cronologică a tuturor scaunelor patriarhale și arhiepiscopale din Istoria Bisericii Universale. Lucrarea este cu atât mai importantă, cu cât listele cronologice ale diferitelor Biserici nu sunt prezentate în ordine alfabetică, ci în funcție de apariția lor în istorie și de apartenența lor canonică la una din Patriarhiile Pentarhiei.

În acest sens, lucrarea este structurată în două părți: cea dintâi prezintă cronologia celor cinci Biserici ale Pentarhiei (din primul mileniu creștin), împreună cu Bisericile fiice; iar cea de-a doua prezintă cronologia politică, adică listele suveranilor marilor imperii ale lumii, din epoca creștină.

Un mare merit al lucrării Pr. Ioan Marin Mălinaș este stabilirea izvoarelor și rădăcinilor fiecărei Biserici creştine în parte, anume derivarea lor din una din cele cinci Biserici mame ale Pentarhiei. Drept urmare, în capitolul privitor la Biserica Romei sunt integrate și următoarele Biserici fiice, împreună cu un scurt istoric al lor: Biserica Italo-Greacă, Biserica Italo-Albaneză, precum și Scaunele patriarhale latine și unite din lumea orientală. De asemenea, în marele subcapitol dedicat Bisericii constantinopolitane sunt prezentate istoriile și listele cu întâistătătorii Bisericilor rusă (din toate provinciile rusești medievale, succesoare ale Marelui Cnezat de Kiev), apoi din Bisericile sârbă, română, bulgară, gruzină, cipriotă, grecească, poloneză, finlandeză (autocefale și autonome), toate cu ritul liturgic bizantin. În cadrul marii familii alexandrine (egiptene) sunt prezentate și Bisericile etiopiană și nubiană, iar în cadrul Busericii antiohiene sunt prezentate comunitățile ecleziale din Siria apuseană (cea melkităimperială, de limbă greacă, precum și cea siriană iacobită, maronită, unită, gregorianarmeană), precum și cele din Siria răsăriteană (Bisericile așa-zis nestoriene, precum și unită caldeeană). Totodată, în cadrul prezentării Patriarhiei Ierusalimului, Pr. Mălinaș are meritul de a redacta o istorie a vechilor regate aramaice din Siria sud-estică, precum și a epocilor Palestinei evreiesti. Tot aici prezintă și lista egumenilor mănăstirii Sf. Ecaterina din Muntale Sinai, unde împăratul Justinian a deportat populația traco-romană din Balcani.

O noutate în istoria bisericească este și ieșirea Pr. Mălinaș din cadrul antic-medieval al Pentarhiei tradiționale și prezentarea detaliată, în mod separat, a Bisericilor naționale (ortodoxe) din Balcanii de sud. Sunt prezentate astfel Scaunele episcopale de la Justiniana Prima, Pliska/Preslav, Durostorum, Ohrida și Târnovo, precum și cele de Ipek (Peci) și Carloviț apoi și Biserica Ortodoxă a Macedoniei, cu statut canonic disputat.

În partea a doua a lucrării, Pr. Mălinaș prezintă "Cronologia imperială", adică lista, cu explicații, a tuturor cezarilor creștini, apoi a basileilor "romei" (observăm folosirea titulaturii corecte și oficiale a acestora, de "romei", adică de împărați ai Imperiului Roman), precum și a conducătorilor marilor imperii din Orientul Mijlociu (persan, islamic, selgiukid) și a statelor din Balcanii medievali.

Datorită cuprinsului ei, lucrarea Pr. Mălinaș umple un mare gol în istoriografia noastră bisericescă, ba chiar și laică. Ea se va dovedi un instrument de studiu indispensabil oricărui istoric. Din acest motiv recomandăm publicarea ei în " Presa Universitară Clujeană".

Sibiu, 1 martie 2006

#### Pr. Prof. Dr. Mircea Păcurariu.

Facultatea de Teologie "Andrei Şaguna" Sibiu

#### II.

Părintele Ioan Marin Mălinaș este deja o cunoscută personalitate a istoriografiei românești. Absolvent de studii teologice (nivel de licență) la Sibiu, a obținut titlul de doctor în teologie la Viena, după care a urmat studii postdoctorale la Paris și Roma.

În același timp a redactat o serie de studii și cărți de istorie bisericească și laică, în care a abordat subiecte diverse: începuturile Bisericii românești, monografii istorice (a unor localități și biserici din Bihor, dar și a învățământului românesc din Transilvania), fenomenul uniatist (atât din Ardeal, cât și din cea universal-bisericescă). În aceste opere a folosit numeroase izvoare inedite, restituind uneori chiar lucrări necunoscute de istoricii români.

Din această perspectivă, lucrarea de fată impresionează prin amploarea și acrivia ei. Ea pune la dispoziția istoricilor bisericești și profani un instrument de lucru care a lipsit până acum de pe birourile lor: o cronologie completă a tuturor Bisericilor creștine, apusene și răsăritene deopotrivă. La prima vedere, s-ar părea că lucrarea părintelui Mălinaș este simplistă, cuprinzând listele ierarhilor diferitelor Biserici. La o privire mai atentă însă, este remarcată munca sistematică depusă de autor. Listele nu sunt copiate din lucrări deja tipărite (de altfel, asemenea "liste" nici nu există în istoriografia română), ci ele sunt redactate într-un mod deosebit de complex, deoarece sunt însoțite de numeroase note de subsol, care nu doar că indică diferite surse bibliografice, ci aduc lămuriri asupra unor aspecte și viziuni istoriografice. Astfel, un mare merit al lucrării Părintelui Mălinaș este prezentarea detaliată a izvoarelor sau rădăcinilor diferitelor denominațiuni creștine apostolice (deci din Răsăritul și Apusul creștin din primul mileniu și jumătate al erei creștine). Lucrările clasice care cuprind liste cronologice se orientează mai toate după ordinea alfabetică a institutiilor, Bisericilor și statelor ale căror institutii sunt prezentate. Cea a părintelui Mălinaș însă se deosebește de acestea printr-o altă structură, anume prin evidențierea rădăcinilor eclesiologice ale numeroaselor Biserici (de rituri diferite) ale lumii crestine. Numărul acestor biserici este deosebit de mare, de-a dreptul copleșitor pentru un neavizat și necunoscător al istoriei și problematicii bisericești. Părintele Mălinaș are meritul de a aduce lumină în acest domeniu și de a așeza toate aceste Biserici într-o ordine clară, cea a originii lor. Ține seama în acest sens atât de logica istorică, precum și cea a ritului liturgic și de cea eclesiologică. Listele și cronologiile ierarhilor diferitelor Biserici sunt prezentate în ordinea lor canonică, respectându-se principiul Pentarhiei. Prin aceasta, cartea Pr. Mălinaș nu este doar un important instrument de lucru, ci o adevărată lucrare didactică, deslusind istoricului profan, dar și teologului, originea și evoluția Bisericilor apostolice creștine.

Partea a doua a lucrării, cu titlul de *Cronologia imperială*, o completează în mod fericit pe cea dintâi. Cronologia eclezială este împletită cu cea a stăpânitorilor seculari. În această parte a cărții, Pr. Mălinaș restabilește legătura dintre istoria bisericescă și cea politică, ruptă de pseudo-istoricii cu viziune materialist-dialectică din epoca bolșevică. Trebuie remarcată viziunea universalistă și generală a autorului, deoarece dânsul îi trece în revistă nu doar pe împărații bizantini (numiți în mod corect – *romei*), ci și pe șahinșahii persani, pe califii arabi-islamici și pe sultanii selgiucizi, cu toții stăpânitorii unor imperii de altă religie, dar cu o importantă populatie crestină.

Datorită tuturor acestor aspecte, lucrarea Pr. Mălinaș va fi necesară istoriografiei noastre bisericești, drept care recomand publicarea ei.

#### Arhid. Dr. Constantin Voicu

Facultatea de Teologie "Andrei Şaguna" Sibiu

#### III.

#### MÂNA LUI DAMASCHIN

Lucrarea Părintelui Arhimandrit dr. Ioan Marin Mălinaş reprezintă o noutate din mai multe puncte de vedere, în raport cu entitatea Bisericii, care o motivează și o face utilă pentru cititori și pentru studiul istoriei creștinismului sub aspectul dezvoltării instituționale.

În cultura românească asemenea lucrare apare pentru prima dată, iar în cea universală înseamnă o extindere de subiect și sferă de cuprindere, față de lucrările existente, trecând dincolo de limitele pereților, despărțitori de biserici. Ea provine din preocupări mai îndelungate ale autorului de a vedea și a stabili o cronologie a celor cinci Patriarhii, care formează **Pentarhia**, ce conține o îndelungată dezvoltare a Bisericii creștine din primul mileniu, cu etapele **Triarhiei** și ale **Tetrarhiei**, în drumul istoric către actuala **Patriarhie ecumenică**.

Sugestia lucrării se află, după cum autorul face mărturie, în disertație **Primum regnum Dei**, de Abatele **Johannes HOECK**, ediția nouă în limba germană din anul 1987. Dar sursele acestei cronologii, puse în paralel, sunt mai ample și mai profunde. Ele sunt de tip informațional și sunt de tip atitudinal. Cele informaționale înseamnă o folosire optimă a tradiției bibliografice, iar cele atitudinale privesc valorificarea metodică a pregătirii teologice de acoperire ecumenică a autorului, făcută în România și în Europa, la Viena, Edimburg, Paris, Muntele Athos și Roma.

Prin ampla organizare și reprezentare de informație, autorul se înscrie în literatura enciclopedică, ale cărei începuturi sunt foarte vechi. Enciclopedismul creștin a practicat asemenea secționări de planuri mari, atunci când a purces să-și construiască o arhitectură mentală cognitivă, de care avea nevoie pentru a se autodefini și a se legitima, la întâlnirea conflictuală cu Antichitatea. Un tip asemănător de conflict se produce și acum, prin concurența dintre sisteme ideologice contrarii, care reeditează acel conflict originar, dar desigur în alte paradigme.

Din mai multe exemple de rezolvări cognitive, amintim cu acest prilej pe cel dintâi enciclopedist creștin, care a împăcat Antichitatea cu Evul Mediu din punct de vedere bibliografic: **Isidorus de Sevilla** (570-636), cu ale sale "**Liber de viris illustribus**", "**De** 

**ordine creaturarum**", dar mai ales "**Originum seu etymologiae libri XXX**" (Etymologiae), din anii 622-633. Aceasta este prima enciclopedie creștină, care ambiționa totalitatea.

Din alt tip de sursă, autorul se așează în continuarea unor lucrări de bibliotecă și arhivă, precum au fost:

- Vitae et res gestae Pontificium Romanorum et cardinalium, Roma, 1677, de A. Chacon.
- **Le vite dei pontifici**, Venezia, 1715 de Platina, bibliotecarul Sf. Scaun.
- **Annales ecclesiastici**, Lucca, 1744, de C. Baronnius.
- Sacrorum Conciliarum nova et amplissima collectio, de J.D. Mansi, 1903, retipărire din anul 1961, de 53 tomuri în 59 de volume.

În al treilea rând autorul vine dintre monografii și lexicoane de actualitate, care formează o bogată literatură de referințe, de tangențe și de completitudine. Dintre acestea, putem menționa evident selectiv.

- **Histoire des papes**, Paris, 1929, de F. Hayward.
- I papi, Milano, 1940, de A. Bernareggia.
- **Storia dei papi e del papato**, 4 volume, Milano, 1966-1972, de C. Falconi.
- **Grande dizionario dei papi**, C. Monferrato, 1989, de J. Kelly.
- Enciclopedia catolica, Vatican, 1947.
- Enciclopedia del papato, Catania, 1961.

Comparația mai accesibilă pentru cititorul român se poate face cu cartea recentă "Papii – istorie și secrete", de Claudio Rendina, apărută în anul 2003 în traducere românească, având 264 de biografii ale suveranilor pontifi de la Roma. Cartea este un bun instrument de comparație cu disertația de față, întrucât este diferită ca scriitură și cuprindere. Fără a mai repeta sumarul, voi spune că lucrarea cea nouă este de un enciclopedism scheletat, utilă pentru arhitectura în schimbare a cunoașterii, atât de bine reprezentată de constructivismul, care îmbracă Centrul Pompidou din Paris. Ideea de schelă ca suport, care e un triumf al zidarului, ne dă o lucrare volumetrică și larg spațială, care îmbină pietatea (cu etapele ei: pietatea incultă, urmată istoriceste de pietatea doctă, apoi de cea politică (murdară), la urmă pietatea ecumenică, în cea mai recentă intenție) cu evlavia (teologică, apoi subsidiară, a patriarhilor, apoi de alteritate, a multimilor, la urmă evlavia ecumenică). Astfel, dacă lucrarea lui Claudio Rendina este liniară, aceasta este circulară. Dacă prima e frescă, această este vitraliu, arcadă, coloană. Dacă aceea este istorie secretă și neliniște, aceasta este sigurantă. Dacă prima e oglindă de intrigă, risipire, crime, deșertăciune, incoerență, fatalitate, contradicții, destrămare și discontinuitate, aceasta este întelegere, adunare, pace, însănătoșire, armonie, planificare, încredere, ideal, justiție și continuitate. Prin urmare, un alt mod de a vedea și extrage sistemul din fluidul faptelor, de a intitula ceea ce este dătător de durată. Atitudinea enciclopedică asigură autorului să găsească prisma cognitivă de relansare a subiectului, ordonat ca un sinaxar, producând scara unei cărți universale, ce își prefigurează traseele din cărți următoare. Găsim astfel în actiune un enciclopedism de îmbumbare a hainei crestine, peste toate experiențele, ca astfel să se poată întâlni nodurile și falangele mâinii lui Damaschin, din care odinioară a venit și iarăși va veni învățarea cea dreaptă și corectă.

## **Cuprins**

| Cuvant inainte                                                           |    |
|--------------------------------------------------------------------------|----|
| Prefață                                                                  | 7  |
| Prolegomena                                                              | 13 |
| I. Crezul sau Simbolul de credință al lui Moise (Dt. 6, 1-25), fragm     | 13 |
| II. Iisus Hristos, Mesia, Mântuitorul                                    | 14 |
| Cum să scriem numele Mântuitorului?                                      | 14 |
| "Erele" mai importante                                                   | 15 |
| III. Simbolul de credință creștin (325-381)                              | 17 |
| IV. Simbolul de credință islamic                                         | 18 |
| Anexă: Der Sindon von Torino (Giulgiul de la Torino)                     | 18 |
| A. CRONOLOGIE PATRIARHALĂ                                                |    |
| Evoluția Pentarhiei prezentată schematic                                 | 23 |
| Schema evoluției istorice a Bisericii Ortodoxe                           | 26 |
| a. Biserici canonice                                                     | 26 |
| b. Biserici necanonice                                                   | 28 |
| c. Schema structurii ierarhice – canonice – actuale a Bisericii Ortodoxe | 29 |
| I. Papii sau Tronul Romei Vechi                                          | 31 |
| I. Sommi Pontefici Romani                                                | 31 |
| Introducere                                                              | 31 |
| Lista cronologică a Papilor                                              | 34 |
| II. Biserica Italo-Greacă                                                | 45 |
| III. Biserica Italo-Albaneză                                             | 46 |
| IV. Scaune Patriarhale                                                   | 47 |
| a. Unite                                                                 | 47 |
| b. Latine                                                                | 48 |
| c. Colegiul Cardinalilor                                                 | 49 |
| d. Primat. Arhimitropolit sau Exarh                                      | 50 |

| II. Tronul Ecumenic al Constantinopolului Noua Romă                         | 53  |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----|
| Patriarhia Ecumenică, cu 16 Biserici cu statut canonic                      | 53  |
| A. Constantinopol – Cetatea Maicii Domnului                                 | 53  |
| B. Dipticele liturgic, adică pomelnicul Patriarhilor Ecumenici              | 55  |
| C. Patriarhi Ecumenici trecuți în rândul Sfinților                          | 59  |
| a. În ordine alfabetică                                                     | 59  |
| b. În ordine cronologică                                                    | 61  |
| D. Dipticele istoric sau catagrafia Patriarhilor Ecumenici, în conformitate |     |
| cu datele din Regestele Patriarhale de la Constantinopol (381-1453)         |     |
| și din alte surse bibliografice                                             | 63  |
| a. Comentariu                                                               | 63  |
| b. Privitor la noțiunea de Romeu                                            |     |
| c. Cronologia Patriarhilor Ecumenici                                        | 69  |
| d. Protos "Protoi" ai Sfântului Munte Athos, 887-1593                       | 82  |
| Biserici Autocefale:                                                        | 86  |
| [1.] Patriarhia Ecumenică a Constantinopolului                              | 86  |
| [2.] Patriarhia Alexandriei și a întregii Africi                            | 86  |
| [3.] Patriarhia Antiohiei și a întregului Orient, cu reședința în Damasc    | 86  |
| [4.] Patriarhia Ierusalimului                                               | 86  |
| 5. Patriarhia Moscovei și a întregii Rusii                                  | 86  |
| Mitropoliți ai Kievului și întregului Rus' 988-1353                         | 87  |
| Mitropoliți ai Kievului și întregului Rus' 1354-1461,                       |     |
| rezidenți în Moscova                                                        | 87  |
| Mitropoliți ai Moscovei și întregului Rus' 1461-1589                        | 90  |
| Patriarhi ai Moscovei și întregului Rus' 1589-1700 și din 1917              | 90  |
| Mitropoliți ai Principatului de Halici, 1141-1403                           | 91  |
| Mitropoliți în Marele Principat al Lituaniei, c. 1316-1389                  | 91  |
| Mitropoliți cu titlul de Kiev, în Lituania, 1415-1507                       | 92  |
| Mitropoliți de Kiev și Halici în Regatul Poloniei și Lituania, 1507-1707    | 92  |
| Procuratorul General sau Ober Prokurator al Sinodului Dirigent,             |     |
| 1722-1917                                                                   | 93  |
| Biserici Autonome sub jurisdicția Moscovei                                  | 95  |
| 1. Mitropolia Japoniei, din anul 1919                                       | 95  |
| 2. Exarhatul Autonom al Chinei, din anul 1957                               | 95  |
| [6.] Patriarhia Sârbă, 1922: vezi Patriarhia de Peć                         | 96  |
| 7. Patriarhia Ortodoxă Română, 1925                                         | 96  |
| [8.] Patriarhia Ortodoxă Bulgară, 1953 – vezi Arhiepiscopia de Ohrida       |     |
| și Patriarhia de Târnovo                                                    | 106 |
| a. Exarhat, 1870-1953                                                       | 106 |
| b. Patriarhie, 1953                                                         | 107 |
| [9.] Patriarhia Georgiei, 1990, vezi Patriarhia Antiohiei                   | 107 |

| [10.] Arhiepiscopia Ciprului, 431, vezi Patriarhia Antiohiei                             | 108 |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 11. Arhiepiscopia Greacă – Hellas, 1850                                                  | 108 |
| 12. Mitropolia Poloniei, 1924                                                            | 110 |
| 13. Arhiepiscopia Albaniei, 1937                                                         | 110 |
| Biserici Autonome:                                                                       |     |
| 14. Mitropolia Cehiei și Slovaciei, 1922                                                 | 111 |
| 15. Arhiepiscopia Finlandei, 1923                                                        |     |
| 16. Mitropolia Estoniei, 1923/1996                                                       | 112 |
| Anexă: Structura sistemului de jurisdicție al Patriarhiei Ecumenice în anul 1652,        |     |
| conform Pravilei de la Târgoviște din anul 1652, glavele 363-369                         |     |
| [Anti]Patriarhi Latini de Constantinopol, începând cu anul anul 1204                     | 118 |
| III. Tronul Alexandriei și al întregii Africi                                            | 125 |
| Patriarhia Alexandriei                                                                   | 125 |
| Orașul Alexandria                                                                        | 125 |
| Sinoadele din Alexandria                                                                 | 127 |
| Lista Patriarhilor                                                                       | 129 |
| 1. Episcopi                                                                              | 129 |
| 2. Patriarhi                                                                             | 130 |
| a. Patriarhi ortodocși (melkiți)                                                         | 131 |
| <ul> <li>b. [Anti] Patriarhi Copți sau monofiziți, conform sciziunii din 536.</li> </ul> | 134 |
| c. [Anti]Patriarhi melkiți uniți                                                         | 139 |
| d. [Anti]Patriarhi copți uniți                                                           | 139 |
| e. [Anti]Patriarhi Latini                                                                | 139 |
| Patriarhia Etiopiei                                                                      | 140 |
| Biserica din Eritreia                                                                    | 143 |
| Biserica din Nubia                                                                       | 144 |
| IV. Tronul Rum-Ortodox al Antiohiei.                                                     | 145 |
| Patriarhia Rum-Ortodoxă a Antiohiei                                                      | 145 |
| Antiohia – Regina Orientului                                                             | 145 |
| a. Patriarhia Antiohiei                                                                  | 150 |
| Patriarhul istoric rum-ortodox sau Melkit al Antiohiei,                                  |     |
| rezident în Damasc, din 1342/43                                                          | 151 |
| I. Episcopi                                                                              | 151 |
| II. Patriarhi                                                                            | 152 |
| b. Biserici Ortodoxe Autocefale, Biserici Vechi Orientale și Biserici Unite,             |     |
| desprinse din teritoriul de jurisdicție al Patriarhiei Antiohiei                         | 158 |
| 1. Biserica Persiei, numită impropriu "Nestoriană",                                      |     |
| actualmente cu Scaunul la Morton Grove, Chicago, Illinois, SUA                           | 158 |
| I. Introducere                                                                           |     |
| Dezbinarea Bisericii Persiei                                                             |     |
|                                                                                          |     |

| II. Lista cronologică a Catolicoșilor – Iazelihi Patriarhi                        |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Asirieni ai Bisericii Persiei                                                     | 165 |
| III. "Nestorienii" uniți sau Biserica Caldee                                      | 170 |
| 2. Biserica Ciprului, 431                                                         | 171 |
| 3. Sciziunea siro-monofizito-iacobită, 557/558                                    | 175 |
| Catolicoși -[Anti]Patriarhi siro-monofiziți ai Antiohiei                          | 175 |
| 4. [Anti]Patriarhi Maroniți de Antiohia, monoteliți din anii 687-707,             |     |
| uniți cu Roma, din anii 1182/1215                                                 | 182 |
| 5. [Anti]Patriarhi melkiți uniți ai Antiohiei, 1724                               | 186 |
| 6. [Anti]Patriarhi sirieni uniți                                                  | 189 |
| 7. Biserica Armeano-Gregoriană                                                    | 190 |
| 8. Biserica Georgiei                                                              | 195 |
| [Anti]Patriarhi Latini de Antiohia, 1099 – 1964                                   | 210 |
| V. Scaunul Ierusalimului                                                          | 213 |
| Patriarhia Ierusalimului                                                          | 213 |
| Ierusalim – Cetatea împăratului David,                                            |     |
| cele 11 epoci din istoria orașului și al Pământului Făgăduinței                   | 215 |
| Regi, conducători politici și religioși ai Țării Sfinte                           | 222 |
| Moabiții                                                                          | 222 |
| Amoniții                                                                          | 222 |
| Nabateii                                                                          | 223 |
| Arhiereii Samariteni, Muntele Garizim                                             | 224 |
| Judecătorii                                                                       | 227 |
| Regii Israelului                                                                  | 228 |
| Patriarhii Ierusalimului                                                          | 231 |
| a. Episcopi                                                                       | 233 |
| b. Patriarhi, din anul 451                                                        | 235 |
| Mănăstirea Sf. Ecaterina din Sinai, Ariepiscopie                                  | 238 |
| [Anti]Patriarhi Latini de Ierusalim, 1099 – 1291                                  | 243 |
| Biserica Georgiei – vezi Patriarhia Antiohiei                                     | 244 |
| VI. Cronologia arhiepiscopilor autocefali de Ohrida și ai patriarhilor de Turnovo | 245 |
| Itinerarul Scaunelor și reședințelor: Prima Justiniana, Pliska/Preslav,           |     |
| Durostorum, Ohrida și Turnovo, 535 – 1767                                         | 245 |
| 1. Justiniana Prima                                                               | 246 |
| 2. Durostorum                                                                     | 247 |
| 3. Pliska                                                                         | 248 |
| 4. Preslav                                                                        |     |
| 5. Sofia                                                                          |     |
| 6. Prespa                                                                         | 249 |
| 7. Ohrida – Ahrida sau "Ierusalimul balcanic"                                     |     |
| 8. Turnovo sau "a treia Romă"                                                     |     |
|                                                                                   |     |

| I. Dipticele Patriarhilor și (sau) Arhiepiscopilor autocefali "bulgari",       |     |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| cu Scaunul la Durostorum și apoi la Ohrida, cu titlul de Justiniana Prima      | 259 |
| Arhiepiscopi de Justiniana Prima                                               | 260 |
| a. Arhiepiscopi de Pliska şi Preslav                                           | 260 |
| b. Patriarh de Durostorum                                                      | 260 |
| c. Patriarhi în Statul Bulgar al Prințului Samuil                              | 260 |
| d. Arhiepiscopi Autocefali ai Ohridei                                          | 261 |
| II. Sinodiconul – Dipticul – Patriarhilor de Turnovo                           | 266 |
| Patriarhia de Peć                                                              | 268 |
| Biserica Ortodoxă din Macedonia                                                | 268 |
| VII. Cronologia Arhiepiscopilor și Patriarhilor Sârbi de Jicea,                |     |
| Peć – Pekion – Ipek și Karlovac – Belgrad, 1220 – 1922                         | 269 |
| I. Cadrul istoric                                                              | 269 |
| II. Dipticele Arhiepiscopilor și Patriarhilor din Jicea, Peć – Pekion – Ipek,  |     |
| în provincia Kossovo, cu scindările și restaurările ulterioare,                |     |
| până la actuala Patriarhie Ortodoxă Sârbă                                      | 275 |
| Peć, în Kossovo                                                                | 275 |
| Scindarea ierarhiei de Peć-Ipek (1690 – 1922)                                  |     |
| 1. Mitropolia, apoi Patriarhia de Karlovac                                     | 278 |
| 2. Mitropolia "Autocefală" de Cetinje și Montenegro                            | 279 |
| 3. Mitropolia Belgradului și a întregii Serbii, autocefală din 1879            | 279 |
| 4. Restaurarea Patriarhiei Sârbe în 1920, recunoscută în 1922                  | 280 |
| Biserica Ortodoxă din Macedonia                                                |     |
| Anexă la cap. VII, Sirmium                                                     | 281 |
| VIII. Sinoade importante și alte evenimente culturale și politice,             |     |
| privind Biserica Ortodoxă                                                      | 283 |
| IX. Sfintele Canoane ale Bisericii Ortodoxe                                    | 291 |
| B. CRONOLOGIE IMPERIALĂ                                                        |     |
| I. Imperiul Romaniei, 330 – 1453                                               |     |
| a. Lista nominală – pe scurt – a împăraților romei                             | 295 |
| b. Termeni tehnici și explicații privitoare la cronologia și Imperiul Romaniei | 302 |
| c. Cronologia imperială extinsă, 284 – 1453                                    | 306 |
| Împărați Romani de Apus, rezidenți la Ravenna, 395 – 476                       | 329 |
| Împărați latini de Constantinopol, Rezidențiali                                |     |
| Despoți greci ai Tesalonicului                                                 |     |
| Despoti greci ai Epirului                                                      | 331 |

| Duci de Neopatras                                         | 331 |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| Despoți greci de Morea-Mistra                             | 331 |
| Imperiul Trebizondei, 1204 – 1461                         | 332 |
| Bibliografie selectivă privind Imperiul Trebizondei       | 333 |
| II. Expansiunea Arabă în Orientul Creștin                 | 337 |
| Mahomed                                                   | 337 |
| Califi succesori imediați ai Profetului                   | 337 |
| Instituția Califatului                                    | 338 |
| Califatul Omeazilor                                       | 340 |
| Califii dinastiei șiite a Fatimizilor                     | 342 |
| Califii Almohadişi                                        | 342 |
| III. Persia                                               | 343 |
| În loc de introducere                                     | 343 |
| Imperiul Persan, Dinastia Ahemizilor                      | 344 |
| Regatul Part                                              |     |
| Şahii din dinastia Sassanidă                              | 346 |
| IV. Imperiul Marilor Selgiucizi                           | 349 |
| Sultanatul de RUM                                         | 349 |
| Marii Hani Mongoli                                        | 352 |
| Ilhanii mongoli ai Persiei                                | 352 |
| V. Sultanii otomani, c. 1281 – 1922                       | 353 |
| VI. Statele Crestine Ortodoxe                             | 357 |
| Cele trei Țarate Bulgare                                  | 357 |
| Župani, Despoţi, Regi şi Principi Sârbi                   | 359 |
| Rusia, 860 – 1917                                         | 364 |
| Regatul Creștin al Armeniei                               | 366 |
| Regatul Creștin al Georgiei                               | 375 |
| România                                                   | 383 |
| Lista ilustrațiilor                                       | 387 |
| Referate asupra cărții Părintelui Dr. Ioan Marin Mălinaș, |     |
| Dipticon sau Cronologie patriarhală și imperială          | 389 |
| I. Pr. prof. dr. Mircea Păcurariu                         | 389 |
| II. Arhid. prof. dr. Constantin Voicu                     | 390 |
| III Conf univ dr Constantin Mălinas                       | 391 |